

"تمہارے اور دوسرے اہل قبلہ کے درمیان لڑائی کا آغاز ہو گیا ہے۔ ایسے میں رہنمائی کا پرچم وہی اٹھا سکتا ہے جو بصیرت رکھنے والا، صبر و استقامت والا اور حقائق سے واقف ہو۔" - نجی البالغہ، خطبہ 172

# پاکستان میں فرقہ واریت کا

## تاریخی جائزہ

ڈاکٹر حمزہ ابراہیم



## فہرست

|    |                                                              |
|----|--------------------------------------------------------------|
| 6  | پہلا دور: امراء کی سرد جنگ.....                              |
| 10 | دوسرا دور: شاہ عبدالعزیز اور تحفہ اتنا عشریہ .....           |
| 14 | تیسرا دور: نیم خواندہ امیر صاحب .....                        |
| 21 | چوتھا دور: چھاپے خانہ، ریل گاڑی، غربت، تنظیم اور مدارس ..... |
| 26 | پانچواں دور: لکھنؤ میں پہلا فساد اور تحریک خلافت .....       |
| 29 | چھٹا دور: مجلس احرار اور مولانا حسین احمد مدینی .....        |
| 35 | ساتواں دور: تنظیم اہل سنت .....                              |
| 38 | آٹھواں دور: بھٹو اور افغان انقلاب .....                      |
| 42 | نواں دور: سری ٹیجک ٹیپتھ، یعنی تزویر اتی گہرائی .....        |
| 44 | وسواں دور: مفتی نظام الدین شامزی اور خود کش حملہ .....       |
| 49 | تدارک .....                                                  |
| 51 | حوالہ جات .....                                              |



فرقہ واریت پاکستان کے اہم ترین مسائل میں سے ہے۔ درحقیقت یہ کئی مسائل کی جڑ ہے۔ پاکستان میں فرقہ واریت کی وجہ سے ہزاروں لوگ قتل اور لاکھوں زخمی ہوئے ہیں۔ انکے لواحقین صدمے کی وجہ سے ذہنی مریض بن گئے ہیں۔ اسی کے بطن سے دہشتگردی کا جنم ہوا ہے۔ نہ صرف یہ کہ ہمارے بجٹ کا بڑا حصہ کالعدم تنظیموں کی روک تھام اور دہشتگردی کے خلاف جنگ پر صرف ہوا ہے، بلکہ فرقہ واریت نے توجہ نسل کے ذہن بگاڑ کر معاشر ترقی کی راہ میں روڑے الگائے ہیں۔ پاکستان میں صنعتی اور علمی ترقی کے بجائے قیمتی انسانی سرمایہ فرقہ واریت میں صرف ہوا ہے۔ آج پاکستان خور دنی تیل اور پنیر بھی باہر سے برآمد کرتا ہے۔ آبادی تو خوب بڑھی ہے مگر ہم زندگی کے لیے درکار خوراک، دوائیں اور مشینز پیدا نہیں کر سکے۔ پاکستان کے ساتھ ترقی کا سفر شروع کرنے والے جنوبی کوریا جیسے ممالک ترقی یافتہ ممالک کی فہرست میں شامل ہو چکے ہیں لیکن پاکستان میں غربت، بیماریوں، جرائم اور گندگی میں اضافہ ہوا ہے۔ کئی اعلیٰ تعلیم یافتہ افراد اسی نامنی کی وجہ سے مایوس ہو کر ملک چھوڑ چکے ہیں۔

دنیا میں کوئی بھی واقعہ یکدم رونما نہیں ہوتا بلکہ اسکا تعلق ماضی کے واقعات یعنی تاریخ سے ہوتا ہے۔ بقول قابل اجمیری:-

وقت کرتا ہے پرورش برسوں

حادث ایک دم نہیں ہوتا

وادیِ سندھ میں فرقہ وارانہ تشدد کی تاریخ ہی پرانی ہے جتنی یہاں اسلام کی تاریخ، یہاں سب سے پہلا شیعہ کشی کا واقعہ عباسی خلیفہ منصور دوانیقی کے ہاتھوں امام حسنؑ کے پڑپوتے حضرت عبداللہ شاہ غازیؑ اور انکے چار سو ساتھیوں کا قتل تھا۔ تاریخ طبری کے مطابق یہ واقعہ 768ء (151 ہجری) میں پیش آیا۔ البتہ سولہویں صدی عیسوی میں مغولیہ سلطنت کے قیام کے بعد فرقہ وارانہ تشدد میں کافی کمی کیوں کہ مغل شہنشاہ صلح کل کے سیکور طرز حکومت کے داعی تھے۔ جس زمانے میں سلطنت عثمانیہ لبنان سے ترکی تک شیعوں کا خون بھاری تھی اور سلطنت صفویہ بغداد اور آذربائیجان میں سینیوں کو توارکے زور پر ملک بدلنے پر مجبور کر رہی تھی اور پورپ میں مسیحی فرقوں میں خونزیر جنگ ہو رہی تھی، اس وقت بر صیغہ میں مغل شہنشاہ اکبر اعظمؑ نے فتح پور سکری میں ہونے والے یہاں المذاہب مکالمے کے بعد سیکور لازم پر منی حکمت عملی ترتیب دی جس کو صلح کل کا نام دیا گیا اور اس کے نتیجے میں سب فرقوں اور مذاہب کو آزادی ملی۔ اگرچہ نوجوانی میں اکبرؑ نے شیخ عبدالنبی جیسے متصب سنی علماء کے مشورے پر شیعوں کو عتاب کا نشانہ بنا یا تھا۔ صلح کل کی حکمت عملی ہی کی وجہ سے ہندو اکثریت کی بغاتوں نے دم توڑ دیا۔ البتہ اکبرؑ کے اس فیصلے نے تنگ نظر علماء کو اس کے خلاف کر دیا اور انہوں نے قندھار کے شدت پسند قبائل کی مدد سے اکبرؑ کے خلاف بغاوت کی کوشش کی جو ناکام

بندی گئی۔ یہ کہنا بے جانہ ہو گا کہ اکبر اعظم کے طرز حکومت کے بارے میں یورپی سیاحوں کی کتب میں لکھے مواد نہیں  
مغرب میں سیکولر ازم کی بنیاد فراہم کی۔

اس زمانے میں کئی شیعہ مخالف کتب پھیلی ہوئی تھیں۔ 1548ء میں ایران کے شہر مشہد پر ازبکستان سے عبداللہ خان ازبک نے حملہ کیا اور شیعوں کا قتل عام کیا۔ شیخ احمد سرہندی نامی متصوب سنتی عالم (مجد الدافعی) نے اس قتل عام کی وکالت کرتے ہوئے "رد روافض" کے عنوان سے رسالہ لکھا۔ البتہ اکبر اعظم کی انصاف پر تینی حکومت نے شیعہ علماء کو اس پر ویپنگٹنے کا جواب دیئے کی آزادی دی، اور قاضی نوراللہ شوستری اور ملا احمد ٹھٹھوی جیسے علماء نے اپنا موقف صراحت سے پیش کیا۔ اس سلسلے میں قاضی نوراللہ شوستری کی کتاب "احقاق الحق" کو بہت پذیرائی ملی۔ جب ملا احمد ٹھٹھوی کو لاہور میں شہید کیا گیا تو ان کے قاتل کو گرفتار کر کے سزاے موت دی گئی۔ اکبر کے بعد جہاں گلیر اور شاہجہان بھی صلح کل کی حکمت عملی پر کار بند رہے۔ جہاں گلیر نے شروع میں شیعہ رہنمای قاضی نوراللہ شوستری اور سکھوں کے پانچویں گرو، ارجمند سلکھ جی کو قتل کیا، لیکن ان فیصلوں کی وجوہات مذہبی سے زیادہ سیاسی معلوم ہوتی ہیں۔ لیکن اس غلطی نے مسلمانوں اور سکھوں میں دوریاں پیدا کیں۔ بعد ازاں جہاں گلیر نے اکبر کے طرز حکومت کو پابنا یا اور اس کے دور میں حکومت کی طرف سے شہریوں کے خلاف مذہبی بنیادوں پر کسی متصصباہ کارروائی کا سراغ نہیں ملتا، لانا جہاں گلیر نے شیخ احمد سرہندی کو نفرت انگیزی کے جواب میں ایک سال قید کی سزا دی [1]۔

البتہ مغل دور میں بھی کوہہ ہالیہ کے دامن میں کشمیر اور گلگت بلتستان کا علاقہ فرقہ وارانہ سادات کا شکار ہوتا رہا ہے۔ کشمیر کے معروف سنتی مورخ پیر غلام حسن کو یہاں کی کتاب "تاریخ حسن" کی پہلی جلد میں "تہاراج شیعہ" کے عنوان سے ایک پورا باب موجود ہے جس میں 1548ء، 1635ء، 1586ء، 1686ء، 1719ء، 1741ء، 1762ء، 1801ء، 1830ء اور 1872ء کے سالوں میں شیعہ کشی کی مہمات کا تفصیل سے ذکر موجود ہے جن میں نہ صرف انھیں قتل کیا گیا بلکہ ان کے اعضا کاٹے، عصمتیں لوٹی اور مردوں کو قبر سے نکال کر جلا یا گیا۔ ان مہمات کے نتیجے میں کشمیری شیعہ عوام اور علمائی ہندوستان اور وادی سندھ کی طرف ہجرت پر مجبور ہوتے رہے۔ متعدد شیعہ دیہات اور کتب خانے صفحہ ہستی سے مت گئے۔ کئی کشمیری سادات تقبیہ پر مجبور ہوئے۔

بر صغیر میں فرقہ وارانہ تشدد کو نئی زندگی اس وقت ملی جب شاہ جہاں کے بعد اور ٹنگزیب عالمگیر نے اپنے دور حکومت (1658ء-1707ء) میں صلح کل کو ترک کر کے مذہبی استبداد کو اپنایا۔ اس کا پہلا نتیجہ گھر ات میں شیواجی بھوسلے کی قیادت میں ہندو قوم پرست مرہش ریاست کے قیام کی شکل میں نکلا۔ اور ٹنگزیب کے زمانے کی سرکاری دستاویزات شیعہ مسلک کے خلاف نفرت سے بھری ہوئی ہیں۔ اور ٹنگزیب کے زمانے میں ہی تینیں جلدیوں پر مشتمل فقہی احکام کا مجموعہ "عنوان فتاوی عالمگیری" مرتب کیا گیا جس میں شیعہ عقیدے کو گمراہ اپنایا گیا۔ اور ٹنگزیب عالمگیر کے دور میں سرکاری طور پر شیعوں سے امتیازی سلوک کیا جاتا اور شیعہ مسلک کی توبین کی جاتی تھی۔ اور ٹنگزیب نے بوجہ ری

اسماعیلیوں کے داعی، مطلق سید ناقطب الدین اور سکھوں کے گرو تیخ بہادر جی کو عقیدے کے اختلاف کی وجہ سے قتل کیا۔ اور نگزیب کے مذہبی استبداد کے جواب میں سکھ گرو گوبند سنگھ جی نے سکھ خالصہ کو قائم کیا اور سکھوں اور مسلمانوں میں مسلسل جنگوں کا آغاز ہوا۔ دوسری طرف اور نگزیب نے تائیں سال مسلسل حملے کر کے دکن سے شیعہ اقتدار کا خاتمہ کیا، اس طویل جنگ پر مغل سلطنت کا کثیر سرمایہ ضائع ہوا۔ اگرچہ اور نگزیب کے دور میں بہت سے سرکاری عہدیدار شیعہ تھے لیکن اکثر کاشیعہ ہونا ان کے نکاح یا انگلی وفات اور تدفین کے طریقے سے ہی ثابت ہوتا ہے۔ شیعہ مسلمانوں کو برابری کے حقوق کے حصول کیلئے اپنا مسلک چھپانا (تقویہ کرنا) پڑتا تھا۔ بادشاہ کی شیعہ مسلک سے نفرت نے تنگ نظر علماء کی حوصلہ افزاں کی جس کا خمیازہ ہندوستان کو بھگلتا پڑا۔ اور نگزیب عالمگیر کی حکومت کے زمانے میں ہی وادی کرم میں ترک نسل کے طوری شیعہ قبائل کی آمد ہوئی جنکی تبلیغ کی وجہ سے بہت سے مقامی بگش اور اور کرنی پختون شیعہ اسلام کی طرف مائل ہوئے۔

اس کتاب پر میں حالیہ فرقہ وارانہ تشدد کی تاریخ کو دس ادوار میں تقسیم کیا گیا ہے۔

## پہلا دور: امراء کی سرد جنگ

انہاروں میں صدی عیسوی جہاں مغل سلطنت کے مغرب میں افغان حملہ آوروں اور مشرق و جنوب میں انگریزوں کے سامنے عسکری کمزوری دکھانے سے عبارت ہے، وہیں دہلی میں شیعہ اور سنی امراء کے بیچ سرد جنگ اس سلطنت کے زوال کا دوسرا اہم عامل ہے۔ مغل سلطنت میں بادشاہ کی موت کے بعد وہی شہزادہ تخت نشین ہوتا تھا جس کے ساتھ زیادہ امراء شامل ہو جاتے کیوں کہ مغل فوج دراصل کوئی قومی فوج نہ تھی بلکہ ہر جنگ میں امراء اپنے لشکر فراہم کیا کرتے تھے۔ 1707ء میں اور نگزیب کی وفات کے بعد شیعہ امراء نے طاقت کے کھیل میں کردار ادا کرنا چاہا تو سنی امراء نے سیاسی رسہ کشی کو مسلکی رنگ دیتا کہ اپنے حریفوں کو اقلیت تک محدود کر کے کمزور کر سکتیں۔ سید برادر ان اور نظام الملک میں رسہ کشی طاقت اور نفوذ کی جنگ تھی۔ اب بھی بہت سے اوروں میں میراث کے بجائے ملک کو بنیاد بنایا جاتا ہے۔ اگر کہیں شیعوں کو انصاف میاہونے لگے، یا ان کا کوئی قاتل کپڑا جائے، تو کچھ لوگ اسے شیعہ اثر و نفوذ میں اضافے کا نام دیتے ہیں۔ آصف زداری شیعہ ہونے کے باوجود اپنے دور صدارت میں کیمرے کیلئے ہاتھ باندھ کر نماز عید پڑھتے ہیں۔ اگرچہ شیعہ امراء کو شیعہ عوام کے مسائل سے کوئی غرض نہ تھی، لیکن مسلکی بنیادوں پر شیعہ امراء کو نشانہ بنانے کی کوششوں نے شیعہ عوام کی زندگی کو بھی متاثر کیا۔

ہندوستان میں مسلمانوں کے اقتدار کی نگاست و ریخت کے زمانے میں دہلی میں جامعہ رحیمیہ کے گدی نشین شاہ ولی اللہ محدث دہلوی (1703ء-1762ء) نے دہلی کے اہلسنت میں بہت مقام پیدا کیا۔ شاہ ولی اللہ 1731ء میں حج کرنے گئے اور دس سال وہاں گزار کر شیخ محمد بن عبد الوہاب کی تحریک جس کو عرف عام میں وہابیت کہا جاتا ہے، کے اثرات اپنے ساتھ لے لائے۔ آپ نے شیخ احمد سر ہندی کی کتاب "رورا فض" کا عربی میں ترجمہ بعنوان "المقدمة الثانية في الانتصار للفرقۃ السنیۃ" کیا۔ 1739ء میں ایران میں مغل دوست صفوی سلطنت کا خاتمہ ہو چکا تھا۔ ایران کے نئے ترک نزدیکی بادشاہ "نادر شاہ افشار" نے ایران کے معاشر بجران پر قابو پانے کیلئے ہندوستان پر حملہ کیا اور دہلی کو لوٹ مار اور قتل عام کا سامنا کرنا پڑا۔ اس قتل عام میں اس کے افغان سالار "احمد شاہ ابدالی" نے خون کے دریا بہا دیئے۔

ایران میں نادر شاہ نے صفویوں کے دور میں شروع کی گئی تبرا کی رسم پر پابندی لگائی۔ صفویوں کے حریف عثمانیوں نے خود کو خلیفہ قرار دے رکھا تھا۔ صفویوں نے اپنی افواج کی وفاداری کو یقینی بنانے کیلئے غالباً پر لعنت کرنے کا رواج نکالتا کہ عثمانی سلطنت کی مذہبی جوائز پیدا کرنے کی کوشش کا مقابلہ کیا جائے۔ شیعہ ملک میں تبرا کا مطلب اپنے وقت کے ظالموں کے خلاف آواز بلند کرنا تھا۔ صفوی اور عثمانی دونوں ظالم تھے۔ صفویوں نے درباری شیعہ علماء کی مدد سے تبرا

کارخ خلفائے خلائی طرف موڑ دیا اور اس طرح ایک تیر سے دو شکار کئے۔ اس حرکت نے شیعہ اور سنی عوام کے تعلقات پر بھی برا اثر ڈالا اور نادر شاہ کی طرف سے اس رسم بدل کا خاتمه ایک نہایت قابل تائش فیصلہ ہے۔

1747ء میں نادر شاہ کے قتل کے بعد اس کے افغان دستے کے سربراہ احمد شاہ ابدالی نے افغانستان نامی ایک غیر فطری ملک کی بنیاد رکھی۔ تاریخی طور پر کابل و قندھار وادیٰ سندھ (موجودہ پاکستان) کا حصہ ہوتے تھے اور فارسی زبان والے علاقے ایران کی حکومت کا حصہ ہوتے تھے۔ 1747ء میں احمد شاہ ابدالی نے دو بارہ دہلی پر حملہ کرنا چاہا تو اس کو سرہندر کے مقام پر مغل سلطنت کی طرف سے اودھ کے شیعہ نواب صدر جنگ نے شکست دی۔ اس کے نتیجے میں صدر جنگ کے مرتبے اور عزت میں اضافہ ہوا تو دہلی میں اس کے خلاف سنی امراء کی سازشیں عروج پر پہنچ گئیں اور 1753ء میں اس کو دہلی چھوڑ کر اودھ جانا پڑا۔ اس ماحول میں سنی امراء کے تخواہ دار شاہ ولی اللہ نے شیعہ امراء کے خلاف مہم چلانے کیلئے اپنے خوابوں کو بنیاد بنا کر اہل تشیع کے خلاف "فیوض الحرمین"، "قراء العینین"، "ازالة الخفا" اور "حجۃ اللہ البالغہ" جیسی کتابوں میں تعمید کی۔ اپنے ایک خواب کی بنیاد پر دعویٰ کیا کہ پہلے دو خلفا کا نور رسول اللہؐ کے نور سے ملا ہوا ہے، وہی بات جو شیعہ قرآن کی آیت مبارکہ اور احادیث کی بنیاد پر حضرت علیؓ لیئے کہتے تھے۔ انہوں نے یہ دعویٰ بھی کیا کہ رسول اللہؐ نے ان کو خواب میں آکر بتایا کہ شیعہ گمراہ ہیں۔ البتہ انہوں نے شیعوں کی تکفیر سے پہلو چیزیاں شاہ ولی اللہ نے بادشاہ اور سنی اشراف کو خطر لکھا، جس میں کہاں۔

"تمام اسلامی شہروں میں سختی سے احکامات جاری کیے جائیں، جس میں رسوم کفر جیسے ہوں اور گنگا اشنان کی عوامی مقامات پر ادائیگی ممنوع قرار دی جائے۔ دس محرم کو روا فض کو اعتدال سے آگے نہ گزرنے دیا جائے، نہ ہی ان کو گلیوں اور بازاروں میں بے ادبی اور احتمانہ اقدامات کی اجازت دی جائے" [1]۔



تصویر 1: مرشد آباد میں بر صیر کی سب سے بڑی امام بارگاہ، "نظامت امام بارہ"، جس کی بنیاد نواب سر جنگ الدولہؒ نے رکھی۔

مرشد آباد میں موجود بر صغیر کی سب سے بڑی امام بارگاہ، "نظمت امام پاٹہ" کی بنیاد نواب سراج الدولہ نے رکھی تھی۔ سراج الدولہ نے انگریزوں سے جنگ کی لیکن ان کا مسلک شیعہ ہونے کی وجہ سے انھیں شاہ ولی اللہ کی طرف سے وہ حمایت نہ ملی جو احمد شاہ ابدالی جیسے بدیکی لیئرے کو میسر رہی۔ یہی مسئلہ میر قاسم اور اودھ کے نواب شجاع الدولہ کو در پیش تھا، انھیں بھی بکسر کے میدان میں انگریزوں کے خلاف جنگ میں دہلی کے سینی امراء یا شاہ ولی اللہ کی طرف سے کوئی حمایت نہ ملی۔

احمد شاہ ابدالی نے کل سات حملے کئے جن میں سے چوتھے اور پانچویں حملے میں دہلی پہنچا۔ دہلی پر 1757ء کے حملے میں افغانوں نے منظم انداز میں شہر کو لوٹا، شہر کے محلوں میں الگ الگ ٹولیاں بھیجی گئیں جنہوں نے نہ صرف گھروں کا سامان لوٹا بلکہ فرش اکھاڑ کر بھی تلاشی لی تاکہ کسی کا چھپا گیا یا باقی نہ رہ جائے۔ بے شمار ہندو خواتین کی عصمت لوٹی گئی۔ اس مجرمانہ غارت گری کے باوجود دو سال بعد شاہ ولی اللہ نے احمد شاہ ابدالی کو دوبارہ دعوت دی اور اس مرتبہ اس نے دہلی کے شیعہ خصوصی طور پر قتل اور شہر بدر کئے، شاہ ولی اللہ کے بیٹے کے بقول انہوں نے ایک سال پہلے اس کو بتایا تھا کہ اگلے سال دہلی میں ایک بھی شیعہ باقی نہیں بچے گا [2]۔

اسکی افواج نے لوٹ مار کا وہ بازار گرم کیا کہ ہندوستان کی رہی سہی طاقت بھی ختم ہو گئی۔ احمد شاہ ابدالی نے حسن و جمال میں معروف ایک انسیں سالہ مغل شہزادی "حضرت بیگم" کو اسکی مرضی کے خلاف اپنی بیوی بنایا اور قندر حارے گیا، جہاں وہ دو سال ذہنی افیت کے بعد انقال کر گئی۔ اس نے صوبہ ملتان، صوبہ لاہور اور کشمیر کو افغانستان کی کاولنی بنایا۔ افغان فوج نے کشمیر میں شیعوں کا قتل عام کیا اور میر مس الدین عراقی گی درگاہ کو تباہ کیا۔ افغانستان ایک سنگاخ ملک ہے، لہذا پنجاب و سندھ کی زراعت اور مویشی شروع سے افغانستان کو اس علاقے کا دشمن بنائے ہوئے ہیں۔ پنجابی زبان کے عظیم صوفی شاعر و اور شاہ نے احمد شاہ ابدالی کی لوٹ مار کے بارے میں کہا:-

کھادا پیتا وادے دا

باقی احمد شاہے دا

یعنی کسان کے مال و اسباب میں اسکا حصہ وہی ہے جو وہ استعمال کر لے ورنہ باقی تو احمد شاہ ابدالی جیسے لیئرے لے جائیں گے۔ اس دوران مغل بادشاہ عالمگیر دوم کو اسکے سینی وزیر امداد الملک نے قتل کر دیا اور ایک اور شہزادے شاہ جہاں سوم کو منصب شاہی پر بھاڑایا۔ افغان بادشاہ احمد شاہ ابدالی نے دہلی میں امداد الملک کو مختار کل بنایا اور نجیب الدولہ کو دہلی اور اودھ کے درمیان رو ہیل کھنڈ میں افغانوں کی حکومت بنادی۔ یہاں سے بھی اس نظریے کو تقویت ملتی ہے کہ شاہ ولی اللہ کی طرف سے احمد شاہ ابدالی کو دعوت کا مقصد سینی امراء کے مفادات کا تحفظ تھا تاکہ دہلی اور اودھ کے پیچ فاصلہ پیدا کیا

جائے۔ مرہٹوں نے احمد شاہ ابدالی کے خلاف اودھ کے شیعہ نواب شجاع الدولہ کو اتحاد کی دعوت دی لیکن نواب نے ہم مذہب احمد شاہ ابدالی سے اتحاد کرنے کو مصلحت کے قریب جانا۔ آگے آنے والی تفصیلات میں معلوم ہو گا کہ شیعہ ایسی غلطیاں بار بار دہراتے رہے ہیں۔ 1761ء میں اودھ کے شیعہ نواب شجاع الدولہ (صفدر جنگ کے بیٹے)، روہیل ہنڑ کے نجیب الدولہ اور احمد شاہ ابدالی کی مشترک افواج نے مرہٹوں کو پانی پت میں شکست دے دی، نجیب الدولہ نے دہلی پر قبضہ کر لیا۔ 1762ء میں شاہ ولی اللہ انقلاب فرمائے گئے۔

اٹھارویں صدی عیسوی کے آخر میں دنیا میں دونہیت اہم واقعات ہوئے جنہوں نے انسان کی تاریخ کا رخ ہمیشہ کیلئے بدل دیا۔ پہلا اہم واقعہ امریکہ کا برطانوی سامراج سے جنگ کے بعد آزادی حاصل کرنا تھا (1775ء۔ 1783ء)، جس کا اچھی طرح مطالعہ کیا جاتا تو ہندوستان انگریزوں کی غلامی میں جانے سے نجک سکتا تھا۔ امریکہ کو آزاد کروانے کے بعد جاری و اشکن نے امریکہ کا شہنشاہ بننے کے بجائے ایک جمہوری آئین دیا اور یہ شق رکھی کہ کوئی بھی شخص صرف دوبار ہم امریکہ کا صدر منتخب ہو سکتا ہے۔ امریکہ کا اعلان آزادی انسانی معاشرے کے بارے میں نئی سوچ کا عکاس تھا۔ دوسرا اہم واقعہ فرانس کا انقلاب تھا (1789ء۔ 1799ء)، جس نے مغربی دنیا میں جدید ریاستوں کی داغ بیل ڈالی۔ اسی دوران مغرب میں انہن ایجاد ہو چکا تھا۔ دہلی میں بیٹھے علماء کو ان واقعات کے بارے میں کوئی خواب بھی نہ آیا، کیونکہ انسان خواب میں وہی چیزیں دیکھتا ہے جن کے بارے میں وہ سال پھر سوچتا ہے۔ انسان کا ذہن حالت خواب میں انہی معلومات، عقائد اور خواہشات کو گذرا کر کے پیش کرتا ہے جو پہلے سے لاشور میں پڑی ہوں۔ شاہ ولی اللہ اور ان کے فرزندان کے فرقہ وارانہ خواب انکی منفی شخصیت کی عکاسی کرتے ہیں۔

## دوسرا دور: شاہ عبدالعزیز اور تحفہ اثنا عشریہ

شاہ ولی اللہ کے بعد آنے والے دور میں شیعہ مخالف تنہد میں اضافہ ہوتا گیا۔ ہر دور پھیلے دور سے بڑھ کر تھا۔ 1770ء میں نجیب الدولہ کے انتقال کے بعد مرہٹوں نے اس کے بیٹے ضابطہ خان کے قبضے سے دہلی آزاد کرایا اور شاہ عالم ثانی کے حوالے کیا۔ 1772ء میں احمد شاہ ابدالی کا انتقال ہوا اور افغان سلطنت داخلی شورش کا شکار ہو گئی۔ اور ہر پنجاب میں سکھوں نے ٹولیوں کی شکل میں افغان لشیروں کے خلاف مراجحت شروع کی اور پنجاب میں انار کی پھیل گئی۔ سکھوں کی جو ٹولی جس علاقے میں افغانوں کو پہنچانے میں کامیاب ہو جاتی، وہاں اپنائیا کو راج قائم کرتی۔ شاہ عالم ثانی نے شیعہ سردار نجف خان کو اپنا نویر مقرر کیا۔ نجف خان نے سکھوں کے مقابلہ میں دہلی کا کامیابی سے دفاع کیا۔ 1782ء میں نجف خان کا انتقال ہو گیا۔ 1787ء میں ضابطہ خان کے بیٹے غلام قادر روہیلہ نے دہلی پر حملہ کر کے دوبارہ قبضہ کر لیا۔ وہ ایک ذہنی مریض تھا، اس نے شاہ عالم ثانی کی آنکھوں میں سوئی مار کر انہا کر دیا اور مغل شہزادیوں سے زنا بالجبر کرنے کے بعد زنگا کر کے کوڑے لگائے۔ کئی خوبصورت مغل شہزادیاں قید میں بھوکی رکھ کر ماری گئیں اور شہزادے اور ان کے پیچے بری طرح پیٹھے گئے [3]۔ مریٹے دوبارہ شاہ عالم ثانی کی مک کو پہنچے اور دو سال بعد دہلی دوبارہ شاہ عالم کے قبضے میں چلا گیا، غلام قادر روہیلہ کی آنکھیں بھی نکالی گئیں اور اس کو قابو نفرت طریقے سے مارا گیا۔ احمد شاہ ابدالی اور شاہ ولی اللہ کی برکت سے پنجاب میں قانون اور ریاست کا ڈھانچہ تباہ ہو چکا تھا۔ پنجاب کو سکھ کا سانس تب نصیب ہوا جب رنجیت سکھ نے پنجاب کو ایک ریاست کے نیچے منظم کیا اور سکھ سلطنت (1799ء–1849ء) قائم کی۔ میسور کے صوفی مشرب سنی نواب حیدر علی اور ان کے بیٹے فتح علی پنچھی دہلی کی طرف سے کسی قسم کے حمایتی فتوے سے محروم رہے۔ انہوں نے ریاست میسور میں ایران کے شہر شیراز سے شیعہ علماء اور تاجروں کو آکر شیعیت متعارف کروانے کا موقعہ دیا تھا اور وہ بھی بر صیر کے کثیر الشفافی معاشرے کیلئے اکبر اعظم کے سیکولر طرز حکومت پر کار بند تھے۔ سندھ کے شیعہ تاپور میر بھی انگریزوں کے خلاف اکیلے لڑے۔

شاہ ولی اللہ کے بیٹوں میں سے شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی (1746ء–1823ء) فرقہ وارانہ نفرت میں آگے تھے۔ ان کو مستقل معدے میں جلن کی شکلیت رہتی تھی۔ جدید علم طب کی روشنی میں معدے کی جلن کا ایک سبب منقی جذبات اور بغض و نفرت ہے۔ ستم بالائے ستم یہ کہ پچیس برس کی عمر تی میں ان کو جذام ہو گیا اور نظر بھی کمزور ہو گئی تھی۔ احمد شاہ ابدالی کے جانے کے بعد شیعہ دوبارہ دہلی میں آکر لئنے لگے تھے، اس وابستی نے شاہ عبدالعزیز اور ان کے آقاوں کو سخت پا کر دیا۔ انہوں نے شیعہ اثر و نفوذ میں اضافے کا وہ بیکیا، ان کیلئے دہلی میں شیعوں کا وجود قابل قبول نہ تھا۔ 1790ء میں شاہ عبدالعزیز نے شیعہ مسلمانوں کے خلاف "تحفہ اثنا عشریہ" نامی کتاب لکھی۔ یہ کتاب ایک افغان سُنی عالم خواجہ نصر اللہ کا بیلی کی کتاب "صواعق موبقہ" کا چربہ تھی۔ اس کتاب کا پہلا نسخہ شاہ عبدالعزیز

نے تقویے سے کام لیتے ہوئے "حافظ غلام حلیم" کے قلمی نام سے شائع کیا، کیوں کہ انھیں شیعہ امراء سے انتقامی کارروائی کا خوف تھا۔ البتہ اگر شیعہ صاحبِ حلقہ و عقیدہ کو سنی علماء کے خلاف تعصّب سے کام لینا ہوتا تو اودھ میں وہ "دارالعلوم فرنگی" محل "کی سرپرستی نہ کر رہے ہوتے، جو ہندوستان کا سب سے بڑا سنی مدرسہ تھا۔ عبد الحلیم شری نے اپنی کتاب "گزشتہ لکھنؤ" میں سلطنت اودھ میں شیعہ نوابوں کے غیر متصّب رویے پر روشنی ڈالی ہے۔

شیعہ امراء کا مفاد میں اختلافات کو سیاست سے دور رکھنے میں تھا، وہ شہنشاہ اکبر کے حکیمانہ طرز حکومت کو رصغیر کی مسلمان اقیت کیلئے مشعل را سمجھتے تھے۔ اکثر شیعہ امراء اور سیاست دان فقیہ و ابتدی کو ذاتی معاملہ سمجھتے تھے۔ بعد میں یہی سوچ قائد اعظمؐ میں بھی نظر آتی ہے جنہوں نے خود کو اپنے مسلک کی تظییوں سے دور رکھا اور اس طرح کانگریسی علماء کو ناکام بنایا۔

اس کتاب کی اشاعت کے خلاف کوئی کارروائی نہ کرنے کے بعد اگلی چاپ میں انہوں نے اپنا اصلی نام بھی ظاہر کر دیا۔ سنی امراء نے اس کتاب کو بڑے بیانے پر شائع کروایا، اس کا عربی زبان میں ترجمہ کر کے دنیاۓ عرب میں بھی پھیجا گیا۔ اس کتاب میں شاہ عبدالعزیز نے بادہ ابواب پورے کرنے کے چکر میں حد سے تجاوز کرتے ہوئے شیعہ سنی مشترکات کو بھی منازعہ بنادیا۔ اس طرح شیعہ امراء، مقابلہ سنی امراء، ذاتی مفادات کی جگہ میں شیعہ عوام اور شیعہ مکتب فکر کو شانہ بنایا۔ تحفہ اثنا عشریہ کے جواب میں شیعہ علماء نے موقف اختیار کیا کہ شاہ عبدالعزیز نے شیعہ مسلک کو تقدیم کا شانہ بناتے ہوئے علم مناظرہ اور نقل حدیث کے آداب و رسوم کی خلاف ورزی کی ہے۔ انکا کہنا تھا کہ شیعہ موقف دیانت داری سے اور مکمل طور پر پیش نہیں کیا گیا۔ اکثر شیعہ علماء نے اس کتاب کے ہر باب کا الگ الگ کتاب کی صورت میں رکھا۔ آیت اللہ سید دلدار علی نقویؒ نے شیعہ عقیدہ توحید، نبوت، امامت و آخرت کے خلاف لکھے گئے ابواب پنج، ششم، ہفتم و هشتم کے رد میں "الصوارمُ الإلهياتُ"، "جسمُ الإسلام"، "خاتمةُ الصوارمُ"، "ذوالفقار" اور "إحياءُ السنّة و أماتَةُ البدعَة" لکھیں۔ علامہ سید محمد قلی موسویؒ نے تحفہ اثنا عشریہ کے پہلے، دوسرے، ساتویں، دسویں اور گیارہویں ابواب کا الگ الگ جواب دیا اور ان کتب کا جمیع "الأجنادِ الإناثِ عشريةُ المحمدية" کے عنوان سے شائع ہوا۔ مولانا خیر الدین محمد اللہ آبادیؒ نے باب چہارم کے جواب میں "هدایةُ العزیز" لکھی۔ ان کے علاوہ بھی کئی علماء نے تحفہ اثنا عشریہ کے ابواب کے رد میں کتب تصنیف کیں جن میں شیعہ مکتب فکر کا موقف واضح کیا گیا۔ البتہ بعض علماء نے اس کے تمام ابواب کے جواب میں ایک ہی کتاب لکھی جن میں سے ایک دوست علامہ سید محمد کمال دہلویؒ نے "نیزہۃ اثنا عشریہ" [4] اور مرتضیٰ محمد بادی روسوئیؒ نے اردو میں "تحفۃ السنّۃ" لکھیں۔ نزہۃ اثنا عشریہ کی اشاعت تو تحفہ اثنا عشریہ کی پہلی اشاعت کے تین سال بعد ہی ہو گئی تھی اور اس وجہ سے ریاست ججہر کے سنی راجے نے علامہ سید محمد کمال دہلویؒ کو بطور طبیب علاج کروانے کے بہانے سے بلوایا اور وہ وہ کے سے زہر پلا کر قتل کر دیا۔ تحفہ اثنا عشریہ کے جوابات کا اثر یہ ہوا کہ شاہ عبدالعزیز کے شاگرد سید قمر الدین

حسین، جن کیلئے انہوں نے "اجالہ نافعہ" کے عنوان سے علم حدیث کا ایک رسالہ لکھا تھا، نے شیعہ مسلم اختریار کر لیا [5]۔ سب سے زیادہ شہرت جس کتاب کو نصیب ہوئی وہ آیت اللہ میر سید حامد حسین اور اسکی اولاد کی لکھی گئی بیس جلدیوں پر مشتمل کتاب "عقبات الانوار فی امامۃ الائمه الاطهار" ہے [6] جو تخفہ اثنا عشریہ کے ساتویں باب کے رویں لکھی گئی تھی، یہ کتاب آج تک شیعہ عقیدہ امامت پر لکھی گئی جامع ترین کتاب ہے۔ یہاں ایک اہم بات کا ذکر ضروری ہے۔ اس زمانے میں اہم ترین سنی مرکز فرقگی محل تھا، جہاں ادب، فقہ، منطق، قدیم ریاضی اور کلام جیسے مضامین پڑھائے جاتے تھے۔ علمائے فرقگی محل مذہب کو امراء کے مقاصد کیلئے استعمال کرنے والے دہلی کے علمائے دور ہے۔ شاہ عبدالعزیز نہ صرف یہ کتاب لکھ کر سنی امراء کے گروہ کے مقابلہ کیلئے فرقہ وارانہ سرجنگ کا حصہ بننے بلکہ یہاں یوں کی وجہ سے ہونے والی مسلسل جسمانی اذیت کا غصہ بھی اپنے فتوؤں اور خطوط میں شیعوں پر نکالنے رہے۔

ہندوستان میں قوی تحریک آزادی چلنے کے بعد کچھ لوگوں نے شاہ ولی اللہ اور شاہ عبدالعزیز کو سنی امراء کے ملازم اور شیعہ سنی سرجنگ کا مہرہ کہنے کے بجائے اتفاقی سورما کے طور پر پیش کرنا شروع کیا جو حقائق کے منانی ہے۔ ان دونوں شخصیات نے انگریزوں کے خلاف کسی مسلمان حکمران کی حمایت میں کوئی فتویٰ یا حکم جاری نہیں کیا۔ البتہ جب انگریزوں کا قبضہ مکمل ہو گیا تو شاہ عبدالعزیز نے ایک فقہی مسئلے کی وضاحت کی جس کا ذکر ہے کہ بعد تک ہندوستان کو فقہ حنفی کے مطابق دار الحرب قرار دیا۔ انہوں نے نہ تو انگریزوں کے معاشی بیانکاٹ کی تحریک شروع کی، نہ سول نافرمانی کی تحریک شروع کی۔ عسکری اعتبار سے کوئی خطہ پیدا کرنے کا تو سوال ہی پیدا نہیں ہوتا تھا۔ بعض لوگ آزادی کی جدوجہد کے آغاز کو نواب سراج الدولہ سے منسوب کرنے کے بجائے اس فتوے کو جدوجہد آزادی کا آغاز قرار دیتے ہیں، جبکہ اس دعوے کے کھوکھلا ہونے کو بیبی بات کافی ہے کہ شاہ اسما عیل دہلی اور سید احمد انگریزوں کی حمایت کا اعلان کرتے رہے، جس کا ذکر آگے آئے گا۔ اسی طرح بہت سے لوگ شاہ ولی اللہ کو دہلی میں سنی امراء کا دار باری عالم کہنے کے بجائے یہ کہتے ہیں کہ انہوں نے دہلی کو ہندو مرہٹوں سے بچایا تھا۔ مرہٹے ہندوستان کو اپناو طن سمجھتے تھے اور احمد شاہ کی طرح لوٹ مار کر کے اسکی دولت کہیں اور منتقل نہیں کرنا چاہتے تھے۔ مرہٹے مغل شہنشاہ کو بھی معزول نہیں کرنا چاہتے تھے، اور جب ضابطہ خان اور بعد میں اس کے بیٹے غلام قادر وہیلے نے مغل شہنشاہ کو معزول کیا تو مرہٹے ہی اسکی مدد کو پہنچے۔ عجیب تضاد ہے کہ جن لوگوں کے خیال میں مرہٹوں کی حمایت حرام تھی وہ آزادی سے پہلے علمائے دیوبند کی طرف سے گاندھی جی کی بے جا حمایت کی وکالت میں زمین و آسمان کے قلابے ملا تے ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ شاہ ولی اللہ اور شاہ عبدالعزیز میں اتنی وسعت نظری نہیں تھی کہ وہ زمانے کے حالات کا اندازہ لگا سکتے۔ انہیں امریکہ، یورپ اور ایشیا میں ہونے والی تبدیلیوں سے کوئی غرض نہ تھی، وہ تو محض سنی امراء کے وظیفہ خور ملازم تھے۔ شاہ ولی اللہ کو اتفاقی برنگ میں رنگنے کیلئے یہ مشہور کیا گیا کہ ان کے ہاتھ کسی ظالم راجہ نے توڑ دیتے تھے۔ شاہ ولی اللہ کے ہاتھ نوشا اگرچہ ہوتا تو تباہ اہم واقعہ تھا جس کو ضرور انکے فرزند نقل کرتے، اگر وہ کرتے تو کوئی مرید ضرور لکھتا۔ اس افواہ کا ذکر ڈیڑھ سو سال بعد کی تحریروں میں

ملتا ہے۔ وہ زمانہ ایسا تھا کہ ایسا "ظالم راجہ" ان کے ہاتھ کاٹنے کا تردد کرنے کے بجائے سیدھا قتل کر دیتا۔ شاہ عبدالعزیز صاحب کے بارے میں بھی ایک فرضی ظلم یہ گھڑا گیا ہے کہ ان کے جسم پر کسی شیعہ نے چپکے سے چھپکی کا زہر ملا تھا جسکی وجہ سے انکو جذام ہو گیا تھا، لیکن براہو جدید علم طب کا جس نے ثابت کیا ہے کہ جذام کا چھپکی کے لعاب دہن سے کوئی تعلق نہیں۔ شاہ صاحب خود فرماتے ہیں کہ انکی معده اور جلد کی بیماری جوانی کے زمانے سے تھی۔ اس زمانے میں اگر کسی نے شاہ صاحب کو نقصان پہنچانا ہوتا تو وہ تجھہ اتنا عشریہ کا مصنف حافظ غلام حلیم کو ہی رہنے دیتے۔ ان ہاتوں کو سید اطہر رضوی کی کتاب،

## "A Socio-Intellectual History of the Isna Ashari Shi'is in India"

میں تفصیل سے زیر بحث لایا گیا ہے۔

جہاں شاہ ولی اللہ اور شاہ عبدالعزیز کے عملی اقدامات نے عام آدمی کی زندگی کو اجیرن بنایا ہیں انہوں نے اسلامی مدارس میں رائج عقلی علوم، یعنی مفہوم، ریاضی، فلسفہ اور کلام، کے خلاف مہم چلا کر مسلمانوں کی فکری زندگی کو بھی زک پہنچائی۔ انہوں نے مدارس کے نصاب کو فقہ، حدیث اور تصوف تک محدود کرنے کی تجویز پیش کی جس پر پوری طرح عمل انکی وفات کے سو سال بعد دیوبند مکتب فخر کے ظہور کی شکل میں ہو گیا۔ مدارس پہلے ہی سائنسی میدان میں مست رہتے، انکی اس مہم کے نتیجے میں وہ بولی سینا، طوسی اور ملادر اجسے قدیم شیعہ مفکرین سے کٹ گئے، اور شیعہ سنی کی خلائق میں اضافہ ہوا۔ دوسری طرف مغرب میں سائنسی علوم تیزی سے ارتقاء کی منازل طے کر رہے تھے۔

انہی دنوں کچھ لوگوں نے ہندوستان کی علمی روایت کو جدید علمی اکشافات سے جوڑنے کی کوشش کی۔ بزرگ شیعہ عالم علامہ تفضل حسین کشیری<sup>2</sup> نے آریک نیوٹن کی کتاب "Principia" کا فارسی زبان میں ترجمہ کیا۔ شاہ عبدالعزیز نے اپنی کتاب "فتاویٰ عزیزی" میں علامہ تفضل حسین کشیری<sup>3</sup> کو کافر قرار دے کر امام غزالی کی طرف سے بولی سینا گئی تکفیر کی تاریخ دہرا دی۔ اودھ کے سرکاری افسر مرزا ابوطالب خان نے 1798ء سے 1803ء تک یورپ کا طویل دورہ کیا اور مغربی معاشرے کا مفصل مطالعہ اپنے سفر نامے "مسیر طالبی فی بلاد افرنجی" میں پیش کیا۔ اس تاریخی دستاویز کا انگریزی ترجمہ "Travels of Mirza Abu Taleb Khan" کے عنوان سے میسر ہے۔ تاہم سیاسی عدم استحکام کے اس دور میں ہندوستان میں علمی ارتقاء کی رفتار تیز نہ ہو سکی۔

## تیسرا دور: شم خواندہ امیر صاحب

انہیوں صدی کا آغاز فرقہ وارانہ دہشتگردی سے ہوا۔ عرب دنیا میں 1802ء میں دہلی لشکر نے کربلا اور نجف پر حملہ کیا اور وہاں آنکھ کے مزارات کی تحریب کے ساتھ پانچ ہزار شیعہ مسلمان قتل کئے۔ 1804ء میں اس لشکر نے مدینہ پر بھی حملہ کیا اور روضۃ رسولؐ کی توبیہ کی۔ ان حرکتوں کی وجہ سے عالم اسلام میں اس تحریک کے خلاف نفرت کے جذبات پیدا ہوئے، لیکن ان کارروائیوں کا اثر شاہ ولی اللہ کے خاندان کے بعض افراد پر یوں پڑا کہ ان کے متصدیوں اور سلطی تصورات سے ابھرنے والے تشدد ہن کی حوصلہ افرائی ہوئی۔ بر صغیر میں وہیت نافذ کرنے کی کوشش سب سے پہلے 1820ء کی دہائی میں سید احمد بریلوی، شاہ اسماعیل دہلوی اور مولوی عبدالحکیم نے کی۔ ان میں سے شاہ اسماعیل دہلوی شاہ عبدالعزیز کے بھتیجے اور مولوی عبدالحکیم، شاہ عبدالعزیز کے داماد تھے۔ ان تین حضرات کا کردار اس خلیل کی مذہبی تاریخ میں بہت اہم ہے، جس کا اثر آج بھی بھارت کے صوبوں اتر پردیش اور ہریانہ کے ساتھ ساتھ پاکستان کے پختنون اور مہاجر اکثریت والے علاقوں میں دیکھا جا سکتا ہے۔ 1786ء میں پیدا ہونے والے سید احمد بریلوی نے پہلے عالم دین بننے کی کوشش کی مگر آٹمزم (Autism) کا ماریض ہونے کی وجہ سے پڑھ لکھنے کے اور پانچ سال زور لگانے کے بعد مدرسہ ترک کر دیا۔ 1811ء میں امیر خان نامی ڈاکو کے لشکر میں شامل ہوئے جس نے سات سال بعد انگریزوں سے معابدہ کر کے ہتھیار ڈال دیئے اور آپ بیر وزگار ہو گئے [7]۔ اب سید احمد میں بھی لا شعوری طور پر امیر خان ڈاکو کی طرح ریاست قائم کرنے کی خواہش پیدا ہوئی۔ شم خواندہ حضرات میں دین یا آئینہ یا لوگی کے نام پر اقتدار کے حصول کی نفیات بہت پیچیدہ ہے۔ یہ لوگ خود راستی کے احساس کا شکار ہو کر کسی قسم کا ظلم اور غلطی کرنے سے نہیں چوکتے۔ ہمارے زمانے میں اسکی ایک مثال کبودیا کے پول پاٹ، اور عراق و شام کے ابو بکر بغدادی کی ہے۔ اس مہم میں اہم موڑ شاہ اسماعیل اور مولوی عبدالحکیم کا اپنے آپ کو سید احمد کی مریدی میں دینا تھا۔ یہ دونوں سید احمد سے ہر لحاظ سے بہتر تھے، چنانچہ سید احمد میں یہ مانیجولیا پیدا ہوا کہ وہ خدا کی طرف سے پہنچنے ہوئے اور ایک مشن پر مامور کئے گئے ہیں۔ مذہبی دنیا میں کم علمی کی وجہ سے کوئی مقام نہ ہونے اور پیٹ کی بھوک نے اس مانیجولیا کو اور ہوادی۔ وہ مفتی بن کر عزت و معافش نہ کام کے تو امیر صاحب بن کر مفتیوں سے بھی آگے نکل سکتے تھے۔ سید احمد کی شخصیت کا نفیاتی تجزیہ آج کل کے دہشتگروں کو سمجھنے کیلئے بہت ضروری ہے کیوں کہ ان لوگوں کو بھی جب جہالت، غربت اور اکابر کی حملیت کی مثلث کا سامنا ہوتا ہے تو انکی نفیاتی کیفیت بھی ویسی ہی ہو جاتی ہے۔ کوئی بھی انسان محض حوروں سے جماعت کیلئے خود کشی نہیں کرتا۔

اب اس تحریک کے دوسرے رخ، یعنی شیعہ مخالف تشدد کی طرف آتے ہیں۔ شاہ اسماعیل نے اپنی کتب میں اہل سنت کو عزاداری پر حملہ کیلئے اکسایا اور کہا کہ تجزیہ توڑنے کا ثواب بتھنی جیسا ہے۔ شاہ عبدالعزیز اپنی زندگی کے آخری سالوں

میں تھے، ان کے ہاں نہ صرف محرم میں مجلس ہوتی تھی (فتاویٰ عزیزی میں 1238 ہجری یعنی سن 1818ء میں ایک سوال کے جواب میں ایسی مجلس کا ذکر موجود ہے) بلکہ وہی بی فاطمہؓ کی نیاز بھی دیا کرتے اور انہوں نے اپنی کتاب "سر الشہادتین" میں کربلا کی یاد منائے جانے کو خدا کی طرف سے پیدا کردہ اس اسباب شہرت قرار دیا تھا۔ سید احمد نے ان کے گھر میں نیاز دلانے کے سلسلے کو بھی بند کروادیا [8]۔ اس سے پہلے محرم میں تجزیہ، الہبیت کا ذکر اور نیاز شیعہ و سنی کیلئے مشترک عمل تھا۔ سید احمد بریلوی نے سہارن پور میں تجزیہ کو آگ لگوادی۔ اس توہین کی وجہ سے اہل تشیع میں اشتغال پھیل گیا اور انہوں نے اس فتنے کے خلاف فیصلہ کن کارروائی کی منصوبہ بندی شروع کر دی۔ اس تیاری کی خبر ملنے پر انگریزوں نے سید احمد اور ان کے مریدوں کو سہارن پور سے علاقہ بدر کر دیا۔ سید احمد جب بریلوی گئے تو وہاں بھی عزاداری کے خلاف جلے اور تقریریں کیں جن کے بعد عمل میں اہل تشیع نے تبر اکا جلوس نکالنے کا اعلان کر دیا۔ صفوی دور کی شروع کردہ بدعت ہندوستان میں بھی آنے والی تھی مگر اودھ کے نواب غازی الدین حیدر اور آیت اللہ سید دلدار علی نقویؒ نے اہل تشیع کو اس حرکت سے باز رکھا۔ 1817ء سے 1820ء تک مختلف شہروں میں پھر کرفاد پھیلانے کے بعد چار سو عقیدت مندوں کو لے کر سید احمد 1821ء میں حج کرنے چلے گئے۔ راستے میں بنا رس کے مقام پر اہلسنت کے زیر انتظام امام بارگاہوں پر حملہ کیا اور تجزیہ جلانے۔ پنڈ میں بھی کام کیا اور وہاں کے انگریز مجرمیتیں نے اہل تشیع کے احتجاج کے باوجود اس ٹولے کے خلاف کوئی کارروائی نہ کی [8]۔

اب اس تحریک کے تیرے رخ کو سمجھنے کی کوشش کرتے ہیں۔ جو لوگ طالبان اور القاعدہ کے امریکہ کے ساتھ عجیب و غریب گھٹ جوڑ کو سمجھنا چاہتے ہیں انہیں شاہ ولی اللہ کے خاندان کے اقدامات اور انگریزوں کے مفادات کے درمیان غیر مستقیم تعلق کو سمجھنا ہو گا۔ انگریزوں اس وقت دنیا بھر میں پھیلے ہوئے تھے۔ وہ اکبر کے زمانے سے ہندوستان کے معاشرے کے بارے میں معلومات جمع کر رہے تھے اور کتب لکھ رہے تھے۔ وہ جانتے تھے کہ عرب ممالک میں وہابی تحریک اور ہندوستان میں شاہ ولی اللہ کے خاندان کی تحریک ان معاشروں کو اسی طرح کھوکھلا کرے گی جیسے یورپ میں 1522ء میں چھڑ کر 1618ء سے 1648ء تک عروج پر پہنچنے والی فرقہ وارانہ جنگوں نے مغربی معاشروں کو کیا تھا۔ لہذا جس طرح انہوں نے جاہ میں وہابی تحریک کی حیلیت کی اسی طرح ان حضرات کو بھی اپنی نظر میں رکھتے ہوئے کھلی جھٹی دی۔ بات واضح تھی، سید احمد جیسے انگریزوں کا تو کچھ نہیں بگاڑ سکتے تھے البتہ ان کو اپنے جاؤں کی مدد سے ورگلا کر اس زمانے میں انگریزوں کے دشمن سکھوں کے خلاف استعمال کیا جا سکتا تھا۔ سید احمد کو لشکر سازی میں امیر خان ڈاکونے بہت مدد فراہم کی، جو کچھ عرصہ قبل انگریزوں سے معابدہ کر کے ہتھیار پھینکنے کے بد لے جائیاد حاصل کر چکا تھا۔ اس طرح اس شخص کو سہولت کار کے طور پر استعمال کر کے انگریز اس ساری تحریک کو اپنے انگلیوں پر نچار ہے تھے۔ یہ لوگ شمالی ہندوستان میں لشکر بنا کر جہاد کیلئے راجستان، بلوچستان اور افغانستان کا تین ہزار میل لمبا سفر کر کے سکھوں کی کمر میں خبر مارنے پختون علاقوں میں پہنچ گئے۔ اس وقت سندھ میں شیعہ تالپور خاندان انگریزوں سے بر سر پیکار تھا مگر ان مجاہدین نے ابکی کوئی مدد نہ کی۔ شاہ امام علی دہلوی کے الفاظ میں:-

"اگر یزوں سے جہاد کرنا کسی طرح واجب نہیں۔ ایک توان کی رعیت ہیں دوسرے ہمارے مذہبی ارکان کے ادا کرنے میں وہ ذرا بھی دست اندازی نہیں کرتے۔ ہمیں ان کی حکومت میں ہر طرح کی آزادی ہے بلکہ ان پر کوئی حملہ آور ہو تو مسلمانوں پر فرض ہے کہ وہ اس سے لڑیں اور اپنی گورنمنٹ پر آنچھ نہ آنے دیں" [9]۔

ادھر افغان حکمران طبقہ بھی ان حضرات سے چوکنا ہو گیا تھا، انکی تشویش کو دور کرنے کیلئے سید احمد نے شہزادہ کامران کے نام خط میں لکھا۔

"اس کے بعد میں اپنے مجاہدین کے ساتھ ہندوستان کا ریخ کروں گا تاکہ اسے کفر و شر ک سے پاک کیا جائے، اسلئے کہ میرا "اصلی مقصد ہندوستان پر جہاد ہے نہ کہ خراسان (افغان سلطنت کا مرکز) میں سکونت اختیار کرنا" [10]۔

اس خط سے واضح ہے کہ سید احمد ایک تو یہ چاہتے تھے کہ افغان حکمران ان کو اپنے ملک کیلئے نظرہ سمجھ کر سکھوں سے اتحاد نہ کر لیں، دوسرے ان کی توجہ ہندوستان میں اگر یزوں کی معاشری لوٹ مار سے آزادی اور عوام کی زندگی میں بہتری لانے کے بجائے وہاں محمد اہن عبد الوہاب کی طرز پر شرک و کفر کے نام پر مسلمانوں کے اندر جگڑا کرنے پر تھی، جیسا کہ پختون علاقوں میں آنے سے قبل وہ یہی کام کرتے تھے۔ سید احمد کے نیم خواندہ ہونے کی وجہ سے ان سے سیاسی اور معاشرتی معاملات میں سوچھ بوجھ کی امید رکھنا بھی فضول ہے۔ البتہ اس خط کو بنیاد بنا کر بر صیری کی آزادی کے بعد ان کو تحریک آزادی کے رہنماؤں میں شامل کرنے کی کوشش کی جانے لگی۔ حالانکہ انہوں نے اگر یزوں کے خلاف کچھ کرنا ہوتا تو اسی زمانے میں بھگال میں اگر یزوں کے ظالماں "بندوبست دوای" کے قانون کی وجہ سے مسلمان ہار یوں اور کسانوں کا براحال تھا اور وہ فرائضی تحریک کا حصہ بن کر اگر یزوں اور ہندوؤں کے ظلم کے خلاف کھڑے ہو چکے تھے۔ سید احمد نے اثنان غرباء کو بھرتی کر کے سکھوں کے خلاف استعمال کیا جس سے اگر یزوں کا دہر افائدہ ہوا۔

اس تحریک کا چوتھا ریخ خود اہلسنت میں ترقہ ایجاد کرتا ہے۔ ان لوگوں نے اپنی دانست میں خدا کی شان بیان کرنے کیلئے رسول اللہ (ص) کی شان میں توہین آمیر باتیں کیں۔ اس کام کا نتیجہ یہ ہوا کہ متعدد سی علمائے ان کے افکار کے خلاف رسائے لکھے، جن میں علامہ فضل حق خیر آبادی، مولانا عبد الجبید بدراوی، مولانا فضل رسول بدراوی، مفتی صدر الدین آزردہ، مولانا محمد موسیٰ اور مولانا ابوالحیث سعید مجددی نمایاں تھے۔ مولانا فضل حق خیر آبادی نے ایک پوری کتاب "تحقيق الفتوی فی ابطال الطفوی" لکھی۔ ان بزرگوں کے پیروکار بعد میں امام احمد رضا خان بریلوی کی نسبت سے بریلوی کہلائے۔

1826ء میں یہ لوگ پختون علاقوں میں طالبانی ریاست قائم کرنے میں کامیاب ہو گئے۔ یہ کوئی ایسی ریاست نہیں تھی جو انسانی سرمائے کو استحکام اور آزادی کی فضام بیا کر کے عوام کی زندگی میں بہتری لاتی، غربت اور بیماریوں کا خاتمہ کرتی۔

اس زمانے میں مغرب میں صنعتی اور طیبی انقلاب کا آغاز ہو چکا تھا جس نے آگے چل کر دنیا بھر کی مٹیوں پر قبضہ جایا، اور مسلمان معاشرے کو ایسی جو کنوں نے آلیا تھا۔ پختون علاقوں میں انہوں نے فقط حنفی کو وہابی عقائد کے ساتھ ملا کر نافذ کیا۔ پختون تہذیب پر حملے کرنے کے ساتھ ساتھ یہ حکم دیا کہ کوئی بالغ لڑکی شادی کے بغیر نہیں ہونی چاہیے۔ سید احمد کے کارندے بایجاعت نماز میں شریک نہ ہو سکنے والے شخص کو کوڑے لگاتے۔ انہوں نے بگال و بہار سے لائے گئے "مُجَاهِدِين" کی مقامی لڑکیوں سے زبردستی شادیاں کیں۔ پختون علاقوں میں عوام آہستہ آہستہ ان کے خلاف ہو گئے تو شاہ اسماعیل دہلوی نے کہا:-

"آن جناب (سید احمد بریلوی) کی اطاعت تمام مسلمانوں پر واجب ہو گئی ہے۔ جس کی نے آں جناب کی امامت قبول کرنے سے انکار کیا تو وہ باغی ہے، اس کا خون حلال ہے اور اس کا قتل کفار کے قتل کی طرح میں جہاد ہے اور اس کی ہلاکت تمام اہل فساد کی ہلاکت کہ یہی اللہ کی مرضی ہے۔ چوں کہ ایسے اشخاص کی مثال حدیث متواترہ کی رو سے جنم کے کتوں اور ملعون شریروں جیسی ہے۔ یہ اس ضعیف کا مذہب ہے، پس اس ضعیف کے نزدیک اعتراض کرنے والوں کے اعتراض کا جواب تواریکی ضرب ہے" [11]۔

تجуб کی بات نہیں کہ آج طالبان اور داعش کے تکفیری دہشتگرد ائمہ افکار سے مکمل مماثلت رکھتے ہیں۔ پشاور کے روایتی سنی علماء نے ان خوارج فنا حضرات کے خلاف فتوے جاری کئے۔ آخر کار 1831ء میں سید احمد بریلوی اور شاہ اسماعیل کو حالت فرار میں بالا کوٹ کے مقام پر سکھوں نے مقامی پختونوں کی مدد سے قتل کیا۔

رنجیت سنگھ کی وفات اور پنجاب کے انگریزوں کے ہاتھوں فتح ہونے کے بعد انگریزوں نے سید احمد کی تحریک مجاہدین کی باقیات کا صفائی کر دیا: ان کی پشت پناہی کا مقصد ختم ہو چکا تھا۔ انکے مریدوں نے ان کے بارے میں عجیب و غریب گر غیر قابل تصدیق کرامات وضع کیں جن کو سوال بعد مرزا جیرت دہلوی جیسوں نے اپنی کتابوں میں درج کیا۔ حفیت، تصوف اور خارجیت کا یہ ملحوظہ بعد ازاں 1867ء میں دارالعلوم دیوبند کے قیام کی شکل میں سامنے آیا۔ دیوبندی مکتبہ فکر میں سید احمد بریلوی کی تکفیری سوچ کو اپنانے کا رجحان اس مکتبہ فکر کی تشكیل کے ابتدائی دنوں سے موجود تھا۔ یہ رجحان پیر امداد اللہ مہاجر کی، مولانا رشید احمد گنگوہی اور مولانا قاسم نانوتوی کی تحریروں میں دیکھا جاسکتا ہے۔ پیر امداد اللہ مہاجر کی بھی نیم خواندہ تھے اور اسکے بقول وہ سید احمد بریلوی کو خوابوں میں ملتے رہے [8]، اس سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ اسکے ذہن پر سید احمد بریلوی کا اثر کتنا گہرا تھا؟

البتہ یہاں اس بات کا ذکر ضروری ہے کہ اس فتنے کا اثر بہت محدود لیکن بہر حال موثر تھا۔ ان فتنے کے بر عکس کچھ مسلمان مفکرین زمانے کے تقاضوں سے تجویزی آگاہ تھے اور نواب سراج الدولہؒ کی جلائی ہوئی شیع آزادی کو روشن رکھے ہوئے تھے۔ ایسا یہ ایک روشن کردار، اردو صاحافت کے بانی شہید مولوی سید محمد باقر دہلویؒ (1790ء-1857ء) کا

ہے، جو دہلی کے شیعہ علماء کے خاندان سے تعلق رکھتے تھے۔ وہ بدلتے ہوئے زمانے میں ذرائع ابلاغ کی افادیت کو سمجھ گئے۔ 1836ء کے آس پاس انہوں نے اپنا چھالپے خانہ قائم کیا اور 1837ء میں اردو کے اخبار ”دہلی اردو اخبار“ کا آغاز کیا۔ آگے چل کر اس اخبار نے بہت اہم کردار ادا کیا۔ اردو اخبار پہلا ایسا عوامی اخبار تھا جو دربار شاہی سے لیکر کمپنی کی خبروں تک اور قومی و بین الاقوامی خبریں بھی شائع کر رہا تھا۔ ”دہلی اردو اخبار“ کے پہلے صفحہ پر ”حضور والا“ کے عنوان کے تحت مغل بادشاہ و شہزادوں کی خبروں کے ساتھ قاعہ ”معلی کی نقل و حرکات اور ”صاحب کلاں“ عنوان کے تحت ایسٹ انڈیا کمپنی کی خبریں چھپتی تھیں۔ اخبار میں مذہبی مضامین کے ساتھ ادبی گوشہ بھی ہوتا تھا جس میں مومن ذوق، غالب، بہادر شاہ ظفر، زینت محل اور دیگر شعراء کا کلام چھپتا۔ وہ ہندوستان میں جدید تعلیم کے فروغ کی اہمیت پر بھی زور دیا کرتے تھے۔ سید احمد بریلوی اگرچہ قتل ہو چکے تھے لیکن انکی بھی رکاوی ہوئی فرقہ واریت کی آگ کہیں کہیں دہک رہی تھی۔ ایسے تنازعات پر ”دہلی اردو اخبار“، 22 مارچ 1840ء، کی روپورٹ ملاحظہ کریں:-

”سنا گیا کہ عشرہ محرم میں باوجود اسکے کہ ہولی کے دن بھی تھے اس پر بھی بسبب حسن انتظام صاحب جنٹ مجسٹریٹ اور ضلع مجسٹریٹ کے بہت امکن رہا۔ کچھ دن گفاد نہیں ہوا۔ صرف ایک جگہ مسماۃ امیر بہونگم زیدہ شمس الدین خان کے گھر میں، جو شیعہ مذہب ہے اور وہاں تعریف داری ہوتی ہے، کچھ ایک سنی مذہبیوں نے ارادہ فساد کیا تھا لیکن کچھ زبانی تنازع ہوئی تھی کہ صاحب جنٹ مجسٹریٹ کے کانٹک یہ خبر پہنچی۔ کہتے ہیں کہ صاحب مددوہ جو رات کو گشت کو اٹھے تو خود وہاں کے تھانے میں جا کے دار و نم کو بہت تاکید کی اور کچھ اہالیاں پوس تھیں کے کہ کوئی خلاف اسکے گھر میں نہ جانے پاوے۔ سونو ب انتظام ہو گیا اور پھر کہیں کچھ لفظ بھی نہ اکا نہ سنائیا۔“

درگاہ پنج شریف دہلی کے قریب ہی ایک تعمیر کردہ امام بارگاہ تھی جسے ”آزاد منزل“ کے نام سے جانا جاتا تھا۔ انہوں نے اکتوبر 1843ء میں ”مظہر الحق“ کے نام سے بھی ایک اردو اخبار نکالا تھا، جس میں شیعہ ملک سے مخصوص مذہبی مضامین شائع ہوتے تھے جن میں غلامی کے خلاف شیعہ نظریہ کی وضاحت کی جاتی تھی۔

1857ء میں انہوں نے فکری قیادت کا کردار ادا کرتے ہوئے اپنے اخبار کو آزادی ہند کے لئے وقف کر دیا تھا [12]۔ 1857ء کی بغاوت شروع ہونے کے کچھ عرصہ بعد ”دہلی اردو اخبار“ کا نام بدل کر ”اخبار الظفر“ کر دیا گیا تاکہ تحریک آزادی کو بادشاہ بہادر شاہ ظفر اور لال قلعہ دہلی کی شکل میں ایک مرکز میسرا ہو۔ اخبار میں دہلی، میرٹھ، سہارنپور، انبالہ، اور دیگر علاقوں کی سیاسی و ثقافتی خبریں شائع ہونے لگیں۔ انہوں نے سہارنپور، انبالہ، جھجر، کلک، لاہور، ملتان، کلکتہ، بھوپال، میسور، جھانسی اور میرٹھ جیسے علاقوں کی خبریں اور حالات معلوم کر کے شائع کئے۔

# دھل آج ولخکار

مختصر تاریخ اسلام اور اسلامیت کی تاریخ  
نمبر ۱۷ میاں مارچ ۱۸۵۷ء مطابق ۱۳۷۶ھ میاں مارچ ۱۸۵۷ء

قل فاعلہ و ریا ولی الابصار

حدائقِ اسلامیہ المعرفتیہ اقبالیہ اولیٰ کیم  
ہر چند صفوں صفاتِ خوب تیارِ ایام  
اہم بامہ ریت قابلِ تکمیل امین و دکھنست  
و قریبِ ایامِ ایں و درخت پاہ و درخت آسان  
لشیں لشیں لشیں لشیں طلہ ایام  
بے خوب و لذت و لذت و لذت و لذت و لذت و لذت  
بی بی اشادہ قلیل ایام اک الملک ترقی ملک  
و طلوع و غروب و ہر ماہ و دن و ہر گیل و اند و گیل  
میں تشاہر و تجزیع و ملک میں نشانہ و تجزیع  
ویلیگی خدا و ایام روحیت و دریں انسان  
و گلیں ایام تیاریکد ایک ایک ایک ایک  
کھی ایام ایام ایام ایام ایام ایام ایام ایام  
و گلیں ایام ایام ایام ایام ایام ایام ایام ایام  
اہم بامہ ریت ایام ایام ایام ایام ایام ایام  
او قلمار بامہ ریت ایام ایام ایام ایام ایام  
شہریہ مدد و دستیہ مدد مدد ایام ایام ایام  
دریگات و ریلیں سلا ملک کیلیہ تیار ایام ایام  
دریگات و ریلیں سلا ملک کیلیہ تیار ایام ایام  
ویکھیں ایام ایام ایام ایام ایام ایام ایام  
ویکھیں ایام ایام ایام ایام ایام ایام ایام  
شہریہ مدد و دستیہ مدد ایام ایام ایام  
او قلمار بامہ ریت ایام ایام ایام ایام ایام  
کھیں تو قلمار ایام ایام ایام ایام ایام ایام  
جیزہ بیکری مدد و دستیہ مدد ایام ایام ایام  
پڑت ایام ایام ایام ایام ایام ایام ایام ایام  
پڑت ایام ایام ایام ایام ایام ایام ایام ایام

۸۵

تصویر 2: جگ آزادی کے آغاز کے بعد 17 مئی 1857ء کے شمارے میں مولانا محمد باقر دہلوی نے تاریخ کے ان طاقتوں عالموں کی نابودی کا ذکر کیا، جن کو نکالتے دینا ممکن سمجھا جاتا تھا۔ اس شمارے میں درج عربی کے خطے میں رسول اور ان کی آل کے ساتھ ساتھ صحابہ پر بھی درود و سلام پہچاگی کیا ہے۔

معلوم ہوتا ہے کہ مولوی محمد باقرؒ کا صافی نیٹ ورک اتنا وسیع تھا کہ دور دراز کے شہروں کی خبریں انہیں بروقت مل جاتی تھیں۔ ہو سکتا ہے وہ ان خبروں کے حصول کے لئے باغی فوجی دستوں اور انتقلابی نظم کا سہارا لیتے ہوں۔ کیونکہ اسکے بغیر دور دراز کے علاقوں سے صحیح حالات کا علم ہونا ممکن نہیں تھا۔ تحریک آزادی کے عروج کے وقت جب دہلی شہر میں ہندوؤں کے خلاف جہاد کے اعلان پر میں اشتہار لگائے گئے جن میں انگریزوں کو اہل کتاب بھائی کہا گیا تھا، تو مولوی محمد باقرؒ نے تحریک آزادی کی صفوں میں اشتہار اور داخلی جنگ پیدا کرنے کی اس سازش کو پیچان لیا اور اپنے اخبار میں اس سازش کے خلاف لکھا۔ آپ نے خصوصی طور پر آزادی کے لیے لڑنے والے فوجیوں کو اپنی صفوں میں اتحاد قائم رکھنے کی تلقین کی۔ انگریزوں کے ذرائع ابلاغ نے لکھنا شروع کیا کہ کارتوسوں پر سور کی جربی استعمال نہیں ہوئی ہے۔ اسکا مقصد مسلمانوں سپاہیوں کو یہ کارتوس اپنے ہم وطن ہندوؤں کے خلاف استعمال کرنے کیلئے راضی کرنا تھا۔ مولوی محمد باقرؒ نے اپنے اخبار میں لکھا کہ آج اگر ہندوؤں کی باری ہے تو کل ہماری باری ہو گی، انہوں نے مزید لکھا کہ ہندو تو

مسلمانوں کے ساتھ شانہ بثانہ اگریزوں کے خلاف لڑ رہے ہیں۔ انہوں نے رئیسون اور راجاؤں کیلئے لکھا کہ انھیں اپنے ہم وطن عوام کے خلاف اگریزوں کا ساتھ نہیں دینا چاہیے اور یاد رکھنا چاہیے کہ اگریزوں کے باز ہیں۔ انہوں نے ہم وطنوں میں اتحاد پر زور دینے کیلئے شیخ سعدی<sup>7</sup> کے مشہور اشعار کا بھی حوالہ دیا:-

بنی آدم اعضائی یک پیکرند

کہ در آفرینش زیک گوہرند

عید الاضحی آئی تو مغل شہنشاہ بہادر شاہ ظفر نے گائے کی قربانی پر پابندی لگائی تاکہ اگریز اس سے فائدہ اٹھا کر ہندو مسلم فساد نہ کرو سکیں، کیونکہ گائے ہندوؤں کے ہاں مقدس ہے۔ البتہ معلومات، خبروں، قیادت اور نظم و ضبط کی اس جنگ میں اگریز جیت گئے۔ چار ماہ بعد ہلی پر اگریزوں کا دو بارہ قبضہ ہو گیا تو مولوی محمد باقر<sup>8</sup> ایک اگریز کے قتل کا مقدمہ چلا کر گولی مار دی گئی، جس کو ہلی میں ہجوم نے پیٹ کر ہلاک کر ڈالا تھا۔ یوں یہ تحریک آزادی ہند کے پہلے شہید صحافی بن گئے۔ اسکے بیٹے مولانا محمد حسین آزاد لاہور پلے گئے اور وہ بھی اردو کے ماہی ناز ادیب ہوئے۔ برطانوی عہد کے زمانے سے بر صیغہ کا معاشرہ متعصب بن چکا ہے لہذا آج ان کو ہندوستان میں مسلمان اور پاکستان میں شیعہ ہونے کی وجہ سے نظر انداز کیا جاتا ہے۔ تعلیمی نصاب میں انکی شخصیت، سیاسی بصیرت اور خدمات کا ذکر نہیں ملتا۔ ان کے بجائے سید احمد بریلوی جیسے خوارج کو سامنے لایا جاتا ہے جو شرک و کفر کے فنودوں سے آگے کچھ نہیں جانتے تھے۔

## چوتھا درور: چھاپہ خانہ، ریل گاڑی، غربت، تنظیمیں اور مدارس

1857ء میں ہندو اور مسلمان سپاہیوں کی غیرت نے کارتوسون پر لگی گائے اور سور کی چربی کو چکھ کر بیدار ہو گئی۔ انگریزوں کیلئے یہ تجہب کی بات تھی کیوں کہ آج تک یہی لوگ کرائے کا سپاہی بن کر ایک دوسرے کو چیرتے چھڑاتے اور مقامی راجاؤں کے سرکاٹ کر گورے صاحب کے قدموں میں رکھتے ہیں۔ لکھنؤ اور دہلی کے شیعہ سنی علمائے جہاد کا مشترکہ فتویٰ دیا۔ ہندوستان ایسٹ انڈیا کمپنی کے ہاتھوں سے پھسلا تو تاج برطانیہ نے گودلے لیڈر ٹکون سے آنے والے انگریز فوج کے دستے نے لاکھوں لوگ قتل کر کے چنگیز خان کی سی وحشی بھادی۔ بہر حال اس غیر منظم جنگ نے پہلی بار ہندوستانیوں میں اجتماعی زندگی کے بارے میں سوچ پیدا کی، جس میں مولوی محمد باقر دہلوی شہید کے اخبار کا اہم کردار تھا۔ اس سیاسی تبدیلی کے ساتھ اہم سماجی تبدیلیاں رومنا ہوئیں:-

1. اپنی ایجاد کے چار سو سال بعد چھاپہ خانہ (پرنسپل پریس) ہندوستان پہنچ چکا تھا۔ انگریزوں نے ہندوستان میں جدید تعلیمی نظام تو نافذ کیا کیونکہ اس کے بغیر علمی اور صنعتی دریافتوں پر مبنی قدر تمند ریاست کو چلانا ممکن نہ تھا، لیکن انہوں نے تعلیمی بحث نہایت کم رکھا اور بہت کم جدید یونیورسٹیاں قائم کیں۔ المذا چھاپہ خانہ ہندوستان میں عوامی سٹھ پر سائنسی مکالمے کے آغاز کا باعث نہ بن سکا۔ چھاپہ خانہ کتنی بڑی اور گہری تبدیلی تھا، اس کا اندازہ دس سال قبل فیس بک، گوگل اور یو ٹیوب کے عام ہونے سے پہلے اور بعد کے زمانے میں فرق کو دیکھ کر لگایا جا سکتا ہے۔ تحریریں لکھنا اور نشر کرنا سہستا اور عام ہو گیا۔ نیز جس طرح آخر کل سو شل میڈیا کو بہت سے لوگوں نے کمائی کا ذریعہ بنایا ہے، اسی طرح چھاپہ خانوں کی توجہ بھی ایسا مادہ نشر کرنے پر زیادہ ہوئی جو بک سکتا تھا۔ جنڑیاں، میڑات، کرامات، ٹوکے ہی نہیں بلکہ نفرت انگریز پمغلات اور کتابیں بھی چھیننے لگیں۔
2. ریل گاڑی اور ٹیلی گرام نے مختلف علاقوں میں رہنے والے ایک مکتب فکر کے افراد کو آپس میں رابطہ کرنے اور مل کر اقدام اٹھانے کے قابل بنادیا۔ بہت سی تنظیمیں بن گئیں، بہت سے مدارس بن گئیں۔ بہر محل میں انجمن سازی شروع ہوئی۔ ہندوؤں میں بھی اس زمانے میں شدھی تحریک جیسی جماعتیں قائم ہونے لگیں۔ مسلم میسی، مسلم ہندو مناظرے بھی عام ہو گئے۔
3. انگریزوں نے ہندوستان کو ایک مستقل قانون دیا۔ اب عدالتوں میں اس کے مطابق فیصلے ہوتے تھے۔ اس سے پہلے ہندوستان میں کوئی مستقل قانون نہیں تھا۔ علم اقاضی ہوتے اور ہر مقدمے میں اپنی فہم کے مطابق فیصلہ کرتے تھے۔ ایسے میں اکثر کسی مجرم کو کوئی شرعی جلد لگا کر چھوڑنا یا بے گناہ کو سزا دینا ممکن تھا۔ علماء کے پاس قروں و سلطی کے یورپ کے پوپ جیسے اختیارات تھے، وہ اپنے علاقے میں بادشاہ کے

بعد سب سے زیادہ طاقتور ہوتے۔ اسی طرح جب انگریز جدید ادوبیات لائے اور ہسپتال قائم کئے تو وہ علامہ جو حکیم ہن کریا م کر کے مرضیوں کا علاج کیا کرتے، ڈاکٹر کے بہتر طریقہ علاج کی وجہ سے جزوی طور پر گاکوں سے محروم ہو گئے۔ یہی معاملہ جدید تعلیمی ادوبوں کا تھا: سکول، کالج اور یونیورسٹیاں قائم ہونے سے جدید علوم ہندوستان آگئے۔ علامہ اقتدار چھن گیا تو وہ انگریزوں کے دشمن ہو گئے۔ یہ دشمن انگریزوں سے نہیں بلکہ جدت اور پیشافت سے تھی اور ہے۔ رہی عوام کی بدحالی، تو اسکی فکر اور تڑپ انہیں نہ مغلیہ دور میں تھی نہ اب ہے۔

4. راجہ مہاراجاؤں کا زمانہ جزوی طور پر ختم ہونے سے مدارس و علامہ کی معاش کا انحصار عوامی چندے پر ہونے لگا۔ جو عالم کوئی نیارواج قائم کرتا، کچھ لوگ اسکو چندہ دینے لگتے۔ پھر وہ دوسروں کو بدعتی، جہنمی، کافر، گستاخ، اسلام دشمن وغیرہ قرار دے کر اپنے حلقہ اثر کو بڑھاتا۔ سنیوں میں علمائے فرقگی محل کی جگہ بریلوی، دیوبندی، اہل حدیث اور زنجیری (دین کی سائنسی تفہیم کرنے والے) آگئے۔ مولانا غلام احمد قادر یانی نے دو قدم آگے بڑھ کر نبوت کا عوامی کر دیا اور "حضور" اقرار پائے۔ شیعوں میں ائمہ و غالب اور مجتہدین کی بجائے خود ساختہ قصہ گو ڈاکرین اور گمرا گرم مناظر انہیں بخشوں والے خطباً منظر عالم پر آگئے۔ محرم میں زنجیر زنی اور ذوالجناح کا رواج اسی دور میں شروع ہوا۔ پہلے کئی شیعہ علام، سنی علمائے فرقگی محل کے شاگردوں پر تھے اور کئی سنی علام، شیعہ مجتہدین کے شاگردوں پر تھے، لیکن اب "اسلام خطرے میں ہے" اکادو آپ کا تھا۔

اس وقت کچھ ایسے خطیب اور مناظرین سامنے آئے جو سنی سے شیعہ ہوئے تھے۔ چونکہ یہ لوگ فتو و حدیث میں مجتہدین کا مقابلہ نہیں کر سکتے تھے، لہذا انہوں نے اختلافی مسائل کو اپنی تقریروں کا موضوع بن کر عوام میں جگہ بنائی۔ مولانا سجاد حسین ایک ایسے ہی شیعہ عالم تھے۔ ایک اور آتشیں خطیب جو سنی سے شیعہ ہوئے مولانا مقبول احمد دہلوی تھے۔ دوسری طرف ایک شیعہ عالم مولانا محسن الملک سنی ہو گئے۔ انہوں نے سنیوں میں شیعہ مخالف مہم چلانی شروع کر دی۔ مسلک تبدیل کرنے والے علماء اپنے نئے مسلک کے علماء کے مقابلے میں کم علم رکھنے کی وجہ سے اختلافی مسائل پر ہی زور دیا کرتے تھے کیونکہ یہی چیز وہ اچھی طرح جانتے تھے۔

5. انگریزوں نے امریکا اور افریقہ میں اپنے تجربات کی روشنی میں ہندوستان کی دولت لوٹنے کیلئے طرح طرح کی پابندیاں لگائیں جتکی وجہ سے ہندوستان کا کام برطانیہ کی صنعت کو خام مال فراہم کرنا رہ گیا۔ ہندوستان میں پہلے سے موجود صنعتوں کو بھی بزور قوت ختم کیا، مثلاً کپڑے کا تنتہ والوں کی انگلیاں کامی کیئیں۔ ہندوستان برطانوی کمپنیوں کی منڈی ہن گیا اور غربت میں تیزی سے اضافہ ہوا۔ غربت میں پس

والے کے پاس اتنا وقت اور تو انائی نہیں تھی کہ کتاب پڑھ کر غور و فکر کر سکے۔ غربت نے عام آدمی کو منطقی اور تجربی علوم کے بجائے پروپیگنڈے پر مشتمل اخباروں، افواہوں اور اشتہارات کا چارہ بنا دیا۔ غربت کا ہی ایک نتیجہ یہ تھا کہ عالم اسلام کی تمام ناکامیوں کو مسلم سماج کی اقیمت، یعنی اہل تشیع، کے ذمے لگایا جانے لگا۔ معاشری محرمان میں کمزور گروہ کو ساری ناکامیوں کا ذمہ دار قرار دینا عام ہوتا ہے، صاحبان اقتدار کے کاموں کی ذمہ داری کسی چالاک "ابن سا" یا "یہودی جرم" پر ڈال دی جاتی ہے۔

6. اہلسنت میں جو نئے ممالک بننے، انہوں نے اپنے آپ کو پاک اور اصلی سنی ثابت کرنے کیلئے شیعوں کو تحفہ مشق بنایا۔ اسکو سمجھنے کیلئے یورپ میں مارٹن لو تھر کی یہود مختلف تبلیغ اور نفرت انگیزی کو دیکھنا ہو گا۔ جب کیتھولک چرچ نے اس سے لائقی کا اعلان کیا اور اس کو گمراہ قرار دیا تو اس کے پاس عوام میں جگہ بنانے کیلئے بھی راستہ تھا کہ یورپی معاشرے میں ہر جگہ پائی جانے والی اقیمت کو کیتھولک چرچ سے بڑھ کر نشانہ بنانے تاکہ اکثریت ہتھاں اقیمت کی فضائیں اکثریت اسکو پناہ سرمایہ بھیجے۔ وہاں بھی یہ کام پر بنتگ پر یہس کی ایجاد نے ممکن بنایا تھا۔ چنانچہ مولانا شید احمد گنگوہی نے تحفہ اثنا عشریہ کا خلاصہ بعنوان "ہدیۃ الشیعہ" لکھا، اس میں شیعہ علمائی طرف سے لکھی گئی وضاحتوں پر کوئی تبصرہ نہ کیا۔ سریاد احمد خان نے تحفہ اثنا عشریہ کے دو ابواب کا ترجمہ بعنوان "تحفہ حسن" لکھا۔ البتہ سریاد احمد خان کو جلد ہی اندازہ ہو گیا تھا کہ فرقہ وابیت کا حصہ بن کر وہ کوئی خدمت نہیں کر رہے، انہوں نے جدید تعلیم کیلئے ایکلو اور بنتگ کا لج بنا یا جس کو راجح صاحب محمود آباد، مولانا چراغ علی، سید امیر علی، وغیرہ جیسے باشر شیعوں کی بھرپور حمایت بھی حاصل رہی۔ دیوبندی اکابر کے سرتاج مولانا خلیل احمد سہاران پوری نے شیعوں کے خلاف جو کتاب لکھی اسکا عنوان تھا، "مطرقة الکرامہ" یعنی کرامت والا ہتھوڑا، جواب میں مولانا سجاد حسین نے کتاب کا نام رکھا، "اعجاز داؤدی"، جس میں حضرت داؤد کے لوبانگھلانے والے مجرمے کی طرف اشارہ تھا۔ مولانا احمد رضا خان بریلوی نے دیوبند کتب فکر کے خلاف مکہ و مدینہ میں عثمانی سلطنت کے علاوہ سے جو فتویٰ مغلوایا اس کو "حسام الحرمن" یعنی حرمن کی تلوار کے عنوان سے چھاپے، اس کے جواب میں مولانا خلیل احمد سہاران پوری نے "المہند علی المفند" لکھی جس کے عنوان کا مطلب ہے، "کھکے ہوئے بڑھے کے سر پر ہندوستان کی تلوار کا وار"، کہ جس میں انہوں نے وابیت سے بیزاری کا اعلان کیا۔ ان عنوانات سے بھی اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ اس زمانے میں عوامی توجہ حاصل کرنے کی دوڑ میں علمائی ذہنی حالت کیا تھی؟ بقول اقبال:

عصر حاضر ملک الموت ہے تیر، جس نے  
قیض کی روح تری، دے کے تجھے فکر معاش

علامہ شبی نعمانیؒ کی مذوہۃ العلما کو یہی سوچ لے ڈوبی کیوں کہ اس کے اجلاسوں میں امام احمد رضا خان بریلوی نے شیعوں کے خلاف ہنگامہ کیا جس کے نتیجے میں شیعہ مجتہدین نے اپنے آپ کو الگ کر لیا۔ مذوہۃ العلما کے فرقہ دارانہ جماعت بننے کے بعد شیعہ مجتہدین نے "اعجم صدر الصدرو" نامی پہلی شیعہ جماعت قائم کی۔ شیعوں کو نشانہ بنانے کے عوام میں قبولیت پیدا کرنے کی نفیات بعد میں پویزی فرقے (مذکورین حدیث) میں بھی دیکھنے کو ملتی ہے جو اپنے مخالفین کو عجیب شیعہ سازش کے پیچھے لگا کر خود کو اصلی مسلمان ثابت کرتا ہے۔ باقی دارالعلوم دیوبند مولانا شیداحمد گنگوہی نے فتویٰ دیا کہ: "محرم میں ذکر شہادت حسینؑ کرنا گرچہ برداشت صحیح ہو، یا سنبیل لگانا، شربت پلاناچنہ سنبیل اور شربت میں دینا یادو دھ پلانا سب ناجائز اور حرام ہے" [رشیداحمد گنگوہی، فتاویٰ رشیدیہ، ص 435]۔ اسی فضیل میں مرزا غلام احمد قادر یانی صاحب نے بھی عزاداری پر شرک کا فتویٰ لگایا اور شیعوں کو اسلام کے آنگن میں پر اپاگانہ قرار دیا

-[13,14]

7. اس دور میں عوام میں مقبولیت حاصل کرنے کیلئے جعلی کرامات اور مججزات بھی پھیلائے گئے۔ اس حوالے سے اکابر دیوبند کی سیرت پر لکھی گئی کتب کا مطالعہ انسان کو حیرت میں ڈال دیتا ہے، کیونکہ یہ لوگ بر صفائی میں شرک کے فتوؤں کی سب سے بڑی دکان بھی چلاتے رہے ہیں۔ مثال کے طور پر مولانا قاسم نانوتوی کی سوانح عمری میں لکھا ہے کہ انہیں خواب آیا کہ وہ اللہ تعالیٰ کی گود میں بیٹھے ہیں [سوانح قاسمی، جلد اول، صفحہ 132]۔ ایک اور خواب کے مطابق، معاذ اللہ، رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کا جسم مبارک مولانا قاسم نانوتوی کے جسم میں ساگیا [سوانح قاسمی، جلد دوم، صفحہ 129]۔ مرزا غلام احمد قادر یانی صاحب کے خواب اور کرامات بھی انکی مقبولیت کی ایک وجد ہے۔ یہ سلسلہ بعد میں بھی جاری رہا۔ مولانا عطا اللہ بخاری کے بارے میں مشہور ہے کہ وہ جب قرآن پڑھتے تھے تو پرندے اور جانور ک جاتے تھے۔ مولانا حسین احمد مدینی جب حج کیلئے گئے تو یہ جھوٹ مشہور کر دیا گیا کہ انہوں نے روشنہ رسولؐ پر جا کر سلام کیا تھا تو وہم رسولؐ سے جواب آیا "وعلیکم السلام یا عبدی"، اسی بنیاد پر انھیں مدنی کہا جاتا ہے۔ مولانا حسین احمد مدینی جب حج کیلئے گئے تو یہ جھوٹ مشہور کر دیا تھا کہ ان کو حلال مال سے خریدا گیا ہے یا حرام مال سے، اسی طرح لوگوں کو دیکھ کر بتا دیتے تھے کہ یہ جنتی ہے یا جہنمی؟ یہاں تک کہ لال مسجد کے مولانا عبد العزیز نے مسلح افراد کو اعتناد میں لینے کے لیے کہا تھا کہ مجھے رسول اللہؐ نے خواب میں آکر بشارت دی ہے کہ میرے شہید ہونے کے بعد پاکستان میں میرے خون کی برکت سے اسلامی انقلاب آجائے گا۔ بہت سے حضرات یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ مولانا عبد العزیز لوگوں کو رسولؐ کی زیارت کرواتے ہیں۔ باقی فرقوں میں بھی اس زمانے میں مججزات کے ذکر پر مبنی مضمایں اور کتابیں بچے عام تھے۔

انیسویں صدی کے آخر میں شیعہ مخالف پروپیگنڈے کا پہلا نتیجہ افغانستان کے شاہ امیر عبد الرحمن کی طرف سے 1891ء سے 1893ء تک کی جانے والی ہزارہ قبائل کی نسل کشی اور ان کی جائیداد کی سی پشوتوں میں تقسیم اور انکو غلام اور لوئڈ یاں بنا کر فروخت کرنے کا عمل تھا جس کے نتیجے میں افغانستان کے ہزارہ قبیلے کی آبادی میں 60 فیصد تک کمی آگئی۔ امیر عبد الرحمن خان نے اپنی حکومت کا نظام چلانے کے لیے ہندوستان سے اپنے مسلک کے مذہبی علمانگوائے تھے جنہوں نے شیعوں کے کافر ہونے اور ان کی جان و مال کے حلال ہونے کا فتویٰ دیا۔ یہ جدید انسانی تاریخ کی پہلی نسل کشی جس کے نتیجے میں پانچ لاکھ انسان لقمہ اجبل بنے۔ اسی دوران میں کچھ ہزارہ خاندان ہجرت کر کے کوئی میں آگئے جو انگریزوں کے بھٹے میں ہونے کی وجہ سے ان کے لیے پناہ گاہ ثابت ہوا۔ کرم ایجمنی کے شیعہ قبائل افغان شاہ کی ایسی فرقہ وارثہ کاروائیوں کے خوف سے ہندوستان کی انگریز حکومت سے ملٹی ہو گئے اور یوں فانکا ہندو بست عمل میں آیا۔ ہندوستان میں انگریزوں کے قانون کی مساوات اور بہتر انتظامی اقدامات کی بدولت اس سوچ کو قتل عام کا دائرہ وادی سندھ تک پھیلانے کا موقع نہ مل سکا۔ کرم ایجمنی کے بعد باقی قبائل نے بھی انگریز حکومت کا حصہ بننے کا فیصلہ کیا۔ اس تاریخی عمل جس کا آغاز شیعہ دشمنی سے ہوا، نے مستقبل میں بننے والے ملک پاکستان کی شمال مغربی سرحد کو متعین کیا۔ اس تاریخی نتیجے کے ریاض برا سے لیکر ملک احراق اور داود بادینی تک جیسے تربیت یافتہ قاتلوں کو قتھار کے دیوبندی علاقوں میں پناہ ملتی رہی ہے۔

## پانچواں دور: لکھنؤ میں پہلا فساد اور تحریک خلافت

نبیوں صدی کا آغاز فرقہ وارانہ کشیدگی سے ہوا لیتے اس دوران علامہ اقبال، مولانا ابوالکلام آزاد، قائد اعظم محمد علی جناح اور علی برادران جیسے رہنماسانے آنے لگے۔ علامہ اقبال اور مولانا آزاد اور وزیر اعظم شاعر اور ادیب ہونے کے ساتھ ساتھ عالمی حالات اور سماجی مسائل میں صاحب نظر تھے، البتہ دونوں بزرگوں سے کچھ غلطیاں بھی ہو گئیں۔ مولانا آزاد نے تاریخ کا تجیری کرتے ہوئے اکبر دور کے شیخ عبدالحق محدث دہلوی اور قاضی نوراللہ شوستری کے بجائے شیخ احمد سرہندی کو نمایاں شخصیت کے طور پر پیش کیا اور ان کے بعد اکثر مصنفوں نے انہی کی لفظ کی ہے۔ مولانا آزاد کی تحریر و تقریر بہت لوٹا اور پر اثر تھی، لیکن وہ اکثر جوش خطاب میں تاریخی حقائق کے خلاف بات کر جاتے تھے۔ علامہ اقبال بھی مسلمانوں کا اعتناد بھال کرنے کیلئے آباد پرستی کی طرف لے گئے جس سے مسلمان اپنے آباد کی غلطیوں سے سبق سکھنے کے بجائے انکی پیر دی کرنے لگے۔ قائد اعظم اسلامی شیعہ گھرانے میں پیدا ہوئے تھے لیکن قانون کی تعلیم حاصل کرنے کے بعد خانگی معاملات اور وراثت کے مسائل میں فقہ جعفریہ سے متاثر ہو کر اتنا عشری شیعہ ہو گئے۔ وہ ایک ذہین و کیل اور سیاستدان تھے لیکن تاریخ انکا میدان نہیں تھا۔ وہ اپنے زمانے کے حالات سے تو بخوبی آگاہ تھے لیکن اپنی کے بارے میں ان کے اقوال محققانہ کے بجائے عوام پسندانہ ہیں جو سیاسی قائدین کی مجبوری بھی ہوتی ہے۔ علی برادران کی والدہ شیعہ تھیں اور بعد میں ان کے والد بھی شیعہ ہو گئے لیکن وہ خود عالمی فرقگی محل کے پیروں سنی تھے۔ اب بر صغیر میں مسلمانوں کی رہنمائی کرنے کیلئے ایک تبادل قیادت سامنے آگئی، لیکن فرقہ وارانہ منافر کا جو پیغام شاہ ولی اللہ نے امراء کی جگہ کافریق بن کر بیویاتھا، وہ غربت اور کم علمی کے دور میں تناور درخت بن چکا تھا۔

اس دوران لکھنؤ میں مولانا عبد اللہ کور لکھنؤی سامنے آئے۔ یہ بھی اس دور کے عوامی علمی طرح نیم خواندہ تھے۔ انہوں نے شیعہ مخالف مہم میں بیا جوش پیدا کیا۔ متحف کو قدمیں کتب الہامت میں نکاح کی ایک قسم قرار دیا جاتا تھا، انہوں نے اسکو زنا قرار دیا۔ تقدیم کو نفاق کے برابر کہا اور شیعوں کو قرآن و نبوت کا مکر قرار دیا۔ اسی دور میں ایک نیارواج یہ نکلا کہ اگر کوئی شخص اپنا مسلک تبدیل کرتا تو اس کو دوسرے مسلک کی فتح قرار دیا جاتا۔ اصلی مشکلات کو نکست نہ دے سکنے والے ایسی "فتوحات" پر غصہ ٹھنڈا کرنے لگے۔ 1900ء کے عشرے میں مولانا عبد اللہ کور لکھنؤی اور مولانا مقبول دہلوی کے مناظرے عام تھے۔ ابھی تک الہامت میں تعریز داری کاررواج موجود تھا، لہذا مولانا عبد اللہ کور لکھنؤی نے اس بات پر زور دیا کہ عاشورا پونکہ امام حسینؑ کی فتح کا موقع ہے لہذا اس دن خوشی منانی چاہیے۔ یہ شرارت بہت کامیاب ہوئی۔ اب روز عاشورا کو جب شیعہ جلوس تال کثورہ کے مقام پر "درگاہ امام حسین و کربلا" نامی مشترک امام بارگاہ جاتا تو ماقم اور نوئے اور غم کا اظہار کر رہا ہوتا، جبکہ سنی جلوس میں عید میلاد النبیؐ کی طرز پر خوشی کا اظہار ہوتا۔ عاشورا کے دن

بچوں کے جھو لئے کیلئے پیشگیں اور خریداری کیلئے مختلف قسم کے مثال لگائے جانے لگے، ایک میلے کا سامان پیدا ہونے لگا۔ غریب ہندو بھی اس موقع پر اشیائے خور و نوش بیچنے کیلئے ریڑھیاں لگانے لگے [15]۔ آج کل بھی یہ عمل جاری ہے، مثال کے طور پر یو ٹوب پر اور نگ آباد میں عاشورا کے حوالے سے ویدیو ز تلاش کریں تو ہر دو قسم کی ویدیو ز مل جائیں گی، ایک طرف عزاداری اور ایک طرف جشن!۔ مولانا عبد اللہ شکور اور ان کے ساتھیوں نے 1906ء میں تال کثورہ کے سامنے پھول کثورہ کے مقام پر الگ سنی امام بارگاہ بنام "کربلا" قائم کی۔ انہوں نے اگلی بات یہ کہی کہ اہلسنت عاشورا کے دن کا لے کپڑے پہننا ترک کریں اور سفید، زرد یا سرخ لباس پہننا کریں۔ شیعہ روایات کے مطابق سرخ لباس لشکر شام کا تھا، اس سے شہر میں شیعہ سنی تباہ میں مزید اضافہ ہوا۔ مولانا نے تجزیے کے ساتھ چار یاری پر چم متعارف کرایا اور کربلا کے مجاہدے "مدح صحابہ" کے عنوان سے جلوس نکالنا شروع کیا۔ چنانچہ محرم میں، جو سب مسلمانوں کیلئے اختلافات بھلا کر شہدائے کربلا کو یاد کرنے کا مہینہ تھا، شیعہ سنی اختلاف کو نمایاں کیا جانے لگا۔ حالانکہ ان کا اس ماہ سے کوئی تعلق نہ تھا، اختلافی واقعات اس ماہ میں رو نہ مانے ہوئے تھے۔ 1907ء اور 1908ء میں عاشورا کے موقع پر لکھنؤ میں بڑے پیارے پر فسادات ہوئے [16]۔ اگریز حکومت نے بیگوٹ کمیٹی کے نام سے انکوئری کمیشن بنایا جس کی سفارشات پر عمل کرتے ہوئے مدح صحابہ کے جلوس کو بدینتی پر مبنی شرارت قرار دے کر پابندی لگادی۔ ساتھ ہی انہوں نے عزاداری کے جلوسوں کو رجسٹر کر کے لائنس جاری کئے تاکہ حکومت کی پیشگی اجازت کے بغیر کوئی جلوس نہ نکلے۔ جلوس پر پابندی لگنے کے بعد مولانا نے محرم میں بزم صدیقی، بزم فاروقی اور بزم عثمانی کے عنوان سے عوام کا انعقاد شروع کر دیا۔ ان محاذیں میں مسئلہ خلافت جیسے اختلافی مسائل پر تقریریں ہوتیں اور خلافت راشدہ کے زوال کا ملہبہ اپنے سبب ڈال کر شیعوں کو اسکا وارث قرار دیا جاتا۔ محرم میں کربلا کے مجاہدے کیلئے نہایت سازگار تھا۔ چنانچہ انہوں نے حضرت عمرؓ کے یوم وصال پر بزم فیروزی کا انعقاد شروع کر دیا۔ علامے فرنگی محل نے خود کو مولانا عبد اللہ شکور لکھنؤ سے دور کھا البتہ بعض دیوبندی علماء نے انکی بھرپور حمایت کی۔ 1920ء میں دیوبندی عالم مرزا جیرت دہلوی نے "کتاب شہادت" کے عنوان سے ایک کتاب لکھی جس میں حضرات علیؓ و حسینؓ کی توبیں اور ملوکیت ہنی امیہ کی وکالت کی گئی تھی۔ بات شیعہ دشمنی سے نکل کے اہلیت کو نشانہ بنانے تک پہنچ گئی۔

1915ء میں دیوبندی علام نے "تحریک ریشی روماں" کے نام سے معروف ایک مسح مہم چلانے کی کوشش کی جس کا مقصد افغان شاہ کو پنجاب اور دہلی پر حملہ کی دعوت دینا تھا، اس مہم میں بر صیر کے عوام کا کوئی کردار نہ تھا۔ اگرچہ اس سے قبل احمد شاہ ابدی نے شاہ ولی اللہ کی دعوت قبول کر کے پنجاب اور دہلی کو تاریخ کی تھا لیکن امیر جیب اللہ خان کے دل میں انگریزوں کی طاقتور حکومت کے ہوتے ہوئے اوث مار کرنے کی ہمت پیدا نہ ہوئی۔ تینجا یہ تحریک ان علماء کی گرفتاری کی شکل میں اپنی موت آپ مر گئی۔ البتہ اس تحریک سے حاصل ہونے والے تحریقات کے نتیجے میں نو مسلم رہنماء مولانا عبد اللہ سندھیؓ کی سوچ میں بہت تبدیلی آئی، یہاں تک کہ انھیں دارالعلوم دیوبند سے نکال دیا گیا۔

انہی دنوں پختون علاقوں میں باچا خان نے غریب پجوں کیلئے تعلیمی ادارے قائم کئے جن میں ریاضی اور انگریزی کے ساتھ ساتھ عربی زبان اور قرآن و حدیث کی تعلیم کیلئے روایتی سنی علماء کے بجائے دیوبندی علماء کو بھرتی کیا۔ ان علماء نے پختون پجوں میں سید احمد بریلوی کی فسطائیت کے حق یوئے۔ باچا خان تحریک ریشمی رومال کے قائدین کے مرید تھے، بعد میں انہی علماء کے ساتھ تحریک خلافت میں شریک ہوئے اور آگے چل کر گاندھی جی کے ساتھی بنے۔ اس طرح پختون قوم پرست سیاست میں شروع سے دیوبندی فرقہ وارانہ نگ نظری شامل ہو گئی۔ اسی کا نتیجہ ہے کہ بہت سے دین بیزار پختون نژاد پرستوں میں بھی شیعہ دشمنی کے جرا شیم پائے جاتے ہیں۔

جب تحریک خلافت کا آغاز ہوا تو جہاں پیر مہر علی شاہ گولڑوی جیسے بعض سنی رہنماؤں نے عثمانی خلافت کو ملوکیت قرار دے کر اسکی مخالفت کی وہیں لکھنؤ کے شیعہ محدثین نے بھی مذہبی بنیادوں پر اسکو مسترد کیا۔ البتہ علی گڑھ میں پڑھنے والے شیعوں نے اس تحریک کی بھرپور حمایت کی اور اپنے علاقوں میں اسکے عہدیدار بھی جنے۔ جمیعت علماء ہند اور گاندھی جی نے اس تحریک کو اپنا سیاسی قدر کاٹھ بڑھانے کیلئے کامیابی سے استعمال کیا۔ شیعہ عوام میں بھی جہاز، عراق اور ایران کے مقدس مقامات پر انگریزوں کے حملوں کی وجہ سے اس تحریک کی حمایت پیدا ہوئی۔ قائد اعظم البتہ اس کو ایک بے سمت اور بے مقصد تحریک قرار دے کر اس سے الگ رہے۔ ڈاکٹر حمزہ علوی نے اپنے مضمون "میں تحریک خلافت پر تفصیل سے بحث کی ہے" [17]۔ اس تحریک نے جہاں مسلمانوں میں گاندھی جی کا حامی طبقہ پیدا کیا وہیں شیعہ و سنی کے تنازع کو کم کیا۔ 1920ء کی دہائی میں شیعہ سنی فساد کا تور کافی حد تک پھیلدا ہو گیا۔ البتہ اس دہائی میں لکھنؤ میں نئے کارخانے لگے جسکی وجہ سے دیہات سے بہت لوگ لکھنؤ میں آکر رہنے لگے اور شہر کی آبادی دو گنی ہو گئی۔ یہ ایک اہم سماجی تبدیلی تھی جس کے اثرات کا ذکر آگے آئے گا۔

1925ء میں جہاز وہیوں کے قبضے میں چلا گیا اور تیل کی دولت کی کشش میں دیوبندی علماء کی طرف سے وہابیت کے خلاف لکھنؤ کتابوں (المہند علی المفند اور شہاب ثاقب) کے مصنفین نے ہی وہابیت کی حمایت شروع کر دی۔ دیوبندی عالم مولانا محمد الیاس کاندھلوی نے 1926ء میں دیوبندی مکتب فکر کو ترویج دینے کیلئے تبلیغی جماعت قائم کی۔ 1927ء میں پشاور میں سلطان اول اعظم سید محمد شیرازی نے اہلسنت علماء سے مناظرہ کیا جس کے نتیجے میں پشاور میں شیعیت کو فروغ ملا۔ اس مناظرے کی رواداں "شب ہائے پشاور" کے عنوان سے شائع ہو چکی ہے۔ 1929ء میں افغانستان کے بادشاہ امان اللہ خان کے خلاف بغاوت ہوئی جس کے نتیجے میں جیب اللہ کا کان، جو اپنے لقب "بچہ سقہ" سے مشہور تھا، نے کابل پر اپنی حکومت قائم کر لی۔ افغانستان میں اس عدم استحکام سے فائدہ اٹھاتے ہوئے پختون دیوبندی تقابل نے منظم ہو کر وادی کرم پر حملہ اور قتل عام کیا۔ بچہ سقہ کی حکومت نوماہ بعد ظاہر شاہ کے والد نادر شاہ کے حملے کے نتیجے میں ختم ہو گئی۔

# چھٹا درور: مجلس احرار اور مولانا حسین احمد مدنی

اپنے ماحول، دوستوں اور برادری سے دور شہر آنے والے دیہاتیوں کیلئے مدد ہی تیزیں سماجی رابطہ بنانے اور جدت و تہذیب کے خوف سے بُشٹے کا وسیلہ ہوتی ہیں۔ دیہاتی نوجوان شہر آکر شہری تہذیب کے خلاف اپنا غصہ مدد ہی تیزیوں کا حصہ بن کر نکالتے ہیں۔ بقول علامہ اقبال:<sup>12</sup>

امراء نشہ دولت میں بیٹی غافل ہم سے

زندہ ہے ملت بیضا غرباء کے دم سے

اس زمانے میں شہروں میں روزگار کے موقع پیدا ہوئے تو یہاں سے ہجرت کر کے شہروں میں آنے والوں کے ذہنی عدم استکام سے غنڈہ گرد عناصر نے حاجہ فائدہ اٹھایا۔ 1929ء میں لاہور میں مولانا عطا اللہ شاہ بخاری، مولانا مظہر علی اظہر اور مولانا ظفر الملک نے "مجلس احرار" نامی غنڈہ گرد تیزیں بنائی۔ مولانا مظہر علی اظہر سابقہ شیعہ تھے جنہوں نے بعد میں دیوبندی مسکن اختیار کر لیا تھا۔ یہ سپاہ صحابہ غصر کا ابتدائی ظہور تھا۔ مجلس احرار نے محرم میں مدح صحابہ جلوس کی بدععت پر پابندی کے خلاف تقاریر اور ہنگامے شروع کئے۔ 1931ء میں مولانا عبد الشکور لکھنؤی کے فرزند مولانا عبد الشکور فاروقی نے لکھنؤ میں ایک دیوبندی مدرسہ "دارالبلیغین" قائم کیا اور دوبارہ محرم کے دنوں میں بزم صدیقی اور بزم فاروقی کا آغاز کر دیا۔ اپنے والد کے بر عکس مولانا فاروقی نے الہامت کے تعریف کو بھی تعمیق کا نشانہ بنانا شروع کیا۔ مولانا فاروقی ان محفلوں کو شیعہ مدرسہ الواسطیہ اور عزادراری کے مرکزی روٹ کے سامنے "ڈیوبندی آنگامیر" میں منعقد کیا کرتے [18]۔ اس مرتبہ الہامت سے ایک نیا گروہ الگ ہو کر سامنے آیا جنہوں نے کھلم کھلا اہلیت کے قاتلوں کی مدح شروع کر دی۔ یہ لوگ خود کو فخر سے "خارجی" کہتے تھے [19]۔ 1936ء میں مجلس احرار نے محرم کے موقع پر مدح صحابہ کا جلوس بحال کروانے کیلئے سول نافرمانی کی تحریک چلائی۔ یہ لوگ صدیقی سنی نہ تھے بلکہ اموی سنی تھے۔ بنی امیہ کے خلاف مژاہمت کو ابن سبانی نو مسلم کی سازش قرار دیتے لیکن بنی امیہ کے خلاف آل ابو کمر میں سے حضرت عائشہ، حضرت عبد الرحمن ابن ابو بکر، حضرت محمد ابن ابو بکر اور حضرت عبد اللہ ابن زیمہ سمیت حضرت سعد ابن ابی و قاص، حضرت عمار یاسر، حضرت ابوذر غفاری، حضرت عبد اللہ ابن عباس جیسے جلیل القدر صحابہ کی مژاہمت کو چھپاتے تھے۔ مولانا مظہر علی اظہر نے عین روز عاشور کو قصیدہ "ولیوں کے سر کا تاج ہے معاویہ، چھتا ہے راضی کو نظام معاویہ" پڑھ کر اہل تشیع کو اشتغال دلایا۔ انہوں نے شیعوں کے خلاف ایک کتاب بعنوان "تحویل مرح صاحبہ" بھی لکھی۔ اسکے باوجود مجلس احرار عوام کی آنکھوں میں دھول جھوکنے کیلئے مولانا مظہر علی اظہر کو شیعہ کہتی

تحقی۔ حالا تکہ وہ اتنے ہی شیعہ تھے جتنے مولانا مقبول دہلوی دیوبندی تھے۔ جھوٹ ان علماء کا اسلحہ ہے۔ اس وقت ہندوستان میں انتخابات ہوئے تو شیعہ نما نندوں کو ووٹ دینا حرام قرار دیا گیا۔

جمعیت علمائے ہند کیتے یہ ہضم کرنا مشکل تھا کہ تحریک خلافت کے بر عکس اس مرتبہ مسلم لیگ کی طرف کھینچے جا رہے تھے۔ اس دوران کا گھریں کی حکومت بن چکی تھی، جس نے عید میلاد النبیؐ کے موقعے پر مدح صحابہ جلوس کی اجازت دی، جبکہ وہ بھی شیعہ سنی کا مشترک تھواڑ تھا۔ 1937ء میں لکھنؤ کے شیعوں نے اشغال انگریزی اور اسکی حکومتی سرپرستی کے رد عمل میں تبرے کے جلوس نکانا شروع کر دیئے۔ محروم میں خلافت کے اختلاف پر جھگڑا کرنا اور جنونی انداز میں لعن طعن کرنا اصل میں 1907ء میں اس فتنے کا آغاز کرنے والوں کی نشانہ کو پورا کرنا تھا۔ اس ماہ کا تعقیب ان اختلافات سے نہ تھا۔ اس موقع پر شیعہ مجتہد سید ناصر حسین موسوی نے ہوشمندی کا ثبوت نہ دیا اور الہست کی مقدس ہستیوں کی توبیں کو حرام قرار دینے کے بجائے اس بے ابانہ احتجاج کا حصہ بن گئے۔ اس سے سوالات قبل جب سید احمد بریلوی اور ان کے پیروکاروں کی طرف سے عزاداری پر حملہ کئے جاتے تھے تو آیت اللہ دلدار نقویؒ اور مولوی سید محمد باقر دہلوی شیعوں کو برائی کا جواب برائی سے دینے اور صفوی انداز میں تبرا کرنے سے منع کرتے تھے۔ 1938ء میں جمیعت علمائے ہند کے سربراہ مولانا حسین احمد مدنی نے مدح صحابہ بدعت کی قیادت سنبھالی۔ 1938ء میں عاشورا کے موقع پر لکھنؤ میں شیعہ سنی جنگ ہوئی اور متعدد افراد قتل ہوئے۔ شہر کے شیعہ اور سنی شہریوں نے آپس میں بول چال، خریداری، آنا جاتا بند کر دیا۔ قائد اعظمؒ جو کہ مسلمانوں کے حقوق کیلئے متحرک ہو چکے تھے، اس فساد کو کا گریں کی سازش سمجھتے تھے کیوں کہ اس کو ہوادی نے والے جمیعت علمائے ہند کے مولانا حسین احمد مدنی کا گھریں کے اتحادی تھے۔ قائد اعظمؒ کے خیال میں شیعہ سنی جھگڑے کروانے کا مقصد مسلم لیگ کی طرف سے مسلمانوں کے حقوق کے تحفظ کیلئے شروع کی جانے والی تحریک کو پرے کے پیچھے دھکلینا تھا۔ چونکہ مسلم لیگ کی قیادت ایک شیعہ وکیل کر رہا تھا [20] اسکے کا گریں بھی شیعہ سنی فساد سے امیدیں لگائے بیٹھی تھی، لیکن اسکو منہ کی کھانی پڑی۔ علامہ اقبالؒ جو کہ صوفی مشرب حنفی سنی تھے، انہوں نے اس حساس موقع پر شیعہ سنی جھگڑوں سے خبردار کرتے ہوئے کہا:-

ای کہ نشانی خنفی را از جلی، ہشیار باش

ای گرفتار ابو بکر و علی، ہشیار باش

حیرت کی بات یہ تھی کہ اس زمانے میں کا گریں وزیروں کی مسلم دشمنی سامنے آنے کے باوجود مولانا حسین احمد مدنی ہندو مسلم اتحاد کی توكالت کرتے تھے مگر مسلمانوں کا داخلی اتحاد تورنے میں لگے رہتے تھے۔ اس تضاد کو حل کرنے کیلئے ہمیں مولانا مدنی کے معاشری مسائل کو سمجھنا ہو گا، مولانا کو دیوبند مدرسہ و جمیعت کا خرچ پورا کرنا تھا۔ عوام سے چندہ لینے میں فرقہ وارانہ نفرت اور خوف بہت کار آمد ہے۔ دوسری طرف مسلم لیگ کے پروگرام کا مقابلہ نہ کر سکنے کی وجہ

سے جمیعت علمائے ہند کی سیاسی زندگی ختم ہونے کو تھی، لہذا سے ہندو مسلم بھائی بھائی کا نعرہ لگا کہ مگر یہیں کے پروں میں پناہ لینا پڑی۔ گویا نہ کے رندر ہے، ہاتھ سے جنت نہ گئی۔ قائد اعظمؐ کے ساتھی مرزا ابو الحسن اصفہانی اپنی کتاب میں لکھتے ہیں:-

”مجھے یاد ہے کہ پہلے روز مفتی کلفیت اللہ اور مولانا حسین احمد مدینی نے جناح کی حمایت کرتے ہوئے مسلم لیگ کو عملی سیاست کے اکھاڑے میں زیادہ فعال حصہ لینے کی تجویز کا خیر مقدم کیا مگر آخری روز ان دو علمائے دین میں سے ایک نے تجویز پیش کی کہ آئندہ عام انتخابات میں مسلم لیگ کی کامیابی کو یقینی بنانے کی خاطر انتخک اور مؤثر پر و پیگنڈے کی ضرورت ہے۔ اس مقصود کے حصول کی خاطر دیوبندی مسیئری مسلم لیگ کے لیے وقف کی جا سکتی ہے، بشرطیہ لیگ اس پر و پیگنڈہ ہمہ کے اخراجات برداشت کرے۔ ابتدائی اخراجات کے لیے پچاس ہزار روپے طلب کیے گئے۔ جناح نے صاف بتا دیا کہ نہ تو اس وقت لیگ اتنے پیسے دے سکتی ہے اور نہ آئندہ اس کی توقع ہے۔ اس پر ہر دو علمائے دین مایوس ہو کر کا نگرس کی طرف راغب ہو گئے۔ کانگرس چونکہ مالی اعانت کا مطالبہ پورا کر سکتی تھی اس لیے اس کا خوب پر و پیگنڈہ کیا گیا،“ [21]

اور نوبت یہاں آپنی کہ علماء اقبالؐ کے ساتھی ڈاکٹر خلیفہ عبدالحکیم کے بقول:-

”جن کے علم و تقویٰ پر (بزعم خود) مدینے کی مہر ثبت تھی، ان کی بابت جواہر لال نہر و کا ایک خط شائع ہو گیا کہ حسین احمد کو اتنے روپے دے چکا ہوں، اب وہ اور مانگتے ہیں۔ نہرو نے ان کے نام کے ساتھ نہ مولانا لکھانہ جناب نہ صاحب“ [21]

علامہ اقبال دیوبندی علمائی کی مجبوریوں کو خوب بیچانتے تھے، جب وہ مرض الموت کا شکار ہوئے تو اپنی آخری نظم میں مولانا حسین احمد مدینی ہی کی سوچ پر کاری وار کیا۔ اکتوبر 1931ء کو مولانا ابوالکلام آزاد گھلکتے سے لکھنؤ تشریف لائے اور سات دن تک مختلف شیعہ سنی رہنماؤں سے ملاقاتیں کیں۔ اس کوشش کا نتیجہ یہ ہوا کہ شیعہ علمائے تبرے کے جلوس نکالنا بند کر دیئے [16]۔ 21 فروری 1940ء کو دہلی میں عزاداری کے جلوس پر بم سے حملہ کیا گیا [22]۔ اس حملے کو عزاداری پر ہونے والا پہلا بم دھماکا کہا جا سکتا ہے۔ مولانا عبد اللہ کور فاروقی 1942ء میں سیڑھیوں سے گر کر فوت ہو گئے البتہ ان کے اور مولانا حسین احمد مدینی کے شاگرد قتلہ پھیلاتے رہے۔ قیام پاکستان کے بعد بھرت کر کے آنے والے اکثر شیعہ دشمن علمائے مولانا سرفراز خان صدر، مفتی محمود، مولانا منظور احمد چنیوٹی اور مولانا عبد اللہ تونسوی وغیرہ انہی دو کے شاگرد تھے۔ 1940ء کی دہائی کی سیاسی گھما گھمی میں مسلمان عوام فسادی علمائے دور ہو گئے لیکن جمیعت علمائے ہند اور مجلس احرار نے اپنے تیس فرقہ وارانہ آگ لگانے کی کوششوں کو جاری رکھا۔ 1944ء میں مہاتما گاندھی قاتل اعظمؐ سے مذکرات کرنے بھی آئے تو قائد اعظمؐ نے 7 نومبر کو حضرت علیؓ کے یوم شہادت کی وجہ سے ملاقات سے

معذرت کی اور مذکورات 9 ستمبر کو شروع ہوئے۔ اس بات پر لکھنؤ میں مجلس الاحرار کے رہنماؤں ناٹھرالملک بھڑک اٹھے اور قائد اعظمؒ کو مکھا خلط لکھ کر کہا:-

"مسلمانوں کا 21 رمضان سے کوئی لینا دینا نہیں، یہ خالص شیعہ دن ہے۔ اسلام کی قسم کے سوگ کی اجازت نہیں دیتا۔ درحقیقت اسلام کی روح اس قسم کے یہودی تصورات کے بالکل خلاف ہے۔ میں جانتا ہوں کہ آپ خوجہ کمیونٹی سے تعلق رکھتے ہیں جو ایک شیعہ گروہ ہے، لیکن آپ کو مسلمانوں پر ایک شیعہ عقیدہ تھوپنے کا کوئی حق نہیں" [23]۔

قائد اعظمؒ نے اس خط کے جواب میں لکھا:-

"یہ شیعہ عقیدے کی بات نہیں، حضرت علیؓ چوتھے خلیفہ بھی تھے۔ اور میں جانتا ہوں کہ حقیقت میں اکیس رمضان کا دن اکثر مسلمان، شیعہ سنی اختلاف سے بالاتر ہو کر مناتے ہیں۔ مجھے آپ کے رویے پر تجہب ہوا ہے" [23]۔

اس واقعے سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ یہ لوگ قائد اعظمؒ میں مذہبی آزادی کا بھی احترام نہیں کرتے تھے، ان کے غم و خوشی کے ذاتی بذکرات کو بھی اپنی سوچ کے تابع کرنا چاہتے تھے۔ فرنگی محل لکھنؤ سے المسنٹ نے آپ کو خط لکھ کر مولانا ناٹھرالملک کی اس حرکت کی مذمت کی اور آپ کو مکمل حملیت کا لیقین دلایا [24]۔ 1930ء کی دہائی میں ہونے والے فسادات میں نئی باتیں یہ تھیں:-

1. محرم کے علاوہ باقی مہینوں میں بھی فسادات ہونے لگے۔
2. فسادات لکھنؤ کے گرد نواح تک محدود رہے بلکہ پورے ہندوستان میں پھیل گئے۔ بخوب میں انگریز دور میں کئی مقامات پر شیعہ تقریبات پر پھراؤ اور حملہ ہوئے۔ البتہ ریاست حیدر آباد کی میں میر عثمان علی خان کی حکومت نے فسادات کو پسند نہ دیا۔ انہوں نے مرح صاحب اور تیرا، دنوں پر پابندی لگائی۔

قائد اعظمؒ کے چودہ نکات اور گول میز کا نظر نہیں کے نتیجے میں مسلم لیگ مسلمانوں کی تماںندہ جماعت کے طور پر سامنے آ رہی تھی لیکن قائد اعظمؒ، ابو الحسن اصفہانی اور راجح صاحب محمود آباد کے شیعہ ہونے کی وجہ سے مجلس الاحرار اور جمیعت علماء ہند نے مسلم لیگ کے خلاف گھٹایا مہم چلائی۔ قائد اعظمؒ کی رحومہ زوجہ رتی جناح، جنہوں نے شادی سے پہلے اسلام قبول کیا تھا اور جن کی وفات کے بعد ان کو شیعہ طریقے سے بستی کے خوجہ اشنا عشیری برلن میں دفن کیا گیا تھا، کو جمیعت علماء ہند نے کافرہ کہنا شروع کیا۔ مولانا حسین احمد مدنی نے "سول میرج اور لیگ" کے عنوان سے ایک پکنگٹ شائع کیا جس میں قائد اعظمؒ پر اسلام کا یاد کیا کہ انہوں نے سول میرج ایکٹ کے مطابق ایک غیر مسلم عورت سے شادی کی تھی، جس کے جواب میں مسلم لیگ نے محترمہ رتی جناح کے قبول اسلام کے ثبوت شائع کئے۔ یہ سب

ایسے ماحول میں ہو رہا تھا جب کا گنگریں اور جمیعت کے کئی مسلم ممبران نے ہندو خواتین سے شادیاں کر رکھی تھیں۔ مثال کے طور پر جمیعت علماء ہند کے رکن یہ سر آصف علی نے بھگالی ہندو خواتون، محترمہ ارونا، سے شادی کر رکھی تھی جو کبھی مسلمان نہ ہو سکی۔ ڈاکٹر خان صاحب نے ایک انگریز خواتون، جو علی الاعلان غیر مسلم تھیں، سے شادی کر رکھی تھی اور انکی بیٹی نے ایک سکھ لڑکے سے "سول میرچ ایکٹ" کے تحت شادی کی تھی۔ وہ چونکہ کا گنگریں کے اتحادی تھے اس لئے مولانا نامنی نے انکی شادیوں پر کوئی اعتراض نہ کیا۔ بعد ازاں جب مولانا آزاد گی زوجہ فوت ہوئیں تو مسلم لیگ کے نوجوانوں نے لوگوں کو ان کے جنازے میں شرکت سے باز رہنے کا کہہ کر اس توہین کا بدلہ لیا، یہ بھی ایک غیر اخلاقی حرکت تھی لیکن پھر بھی وہ کا گنگریں علمائے جتنے نہ گرے کہ کافر ہے کہتے۔



تصویر 3: بھینی کے خواجہ اشاعری قبرستان میں محترمہ ترین بائی جنابؒی آخری آرامگاہ

مجلس احرار کے مولانا مظہر علی اظہر نے مولانا نامنی کے اسی پر دیگنڈے کو ہی آگے بڑھاتے ہوئے اپنی ٹوٹی پھوٹی شاعری میں قائد اعظم کو کافر اعظم کہا:-

اک کافرہ کے واسطے اسلام کو چھوڑا

یہ قائد اعظم ہے کہ کافر اعظم؟

مولانا مودودی نے قائد اعظم کو رحل فاجر اور احتقان کی جنت کا بانی قرار دیا [25]۔ لیکن تحریک خلافت کے ڈسے ہوئے مسلمان عوام کی اکثریت پر ان علماء کی حماقت پوری طرح واضح تھی، وہ ان پر دو بارہ اعتماد کرنے کی غلطی نہیں کر سکتے تھے۔ بر صیغر کے اکثر مذہبی علماء اسلئے اہمیت تور کتے ہیں کہ وہ احادیث اور فقہ کی پرانی کتابوں کے ماہر ہوتے ہیں،

مگر ماضی قریب کی تاریخ، قانون، سیاست اور معاشرت کے بارے میں انہوں نے باقاعدہ کوئی تعلیم حاصل نہیں کی ہوتی اور سیاست سے انکی آگاہی فقط اخبارات پر ہنکے کی حد تک ہوتی ہے۔ اس وجہ سے سیاسی میدان میں انکی سوچ بوجھ کسی ان پڑھ آدمی سے زیادہ نہیں ہوتی۔

ان دونوں ہندوستان کے تعلیم یافتہ افراد تاریخ کا تجزیہ کرنے اور آزادی کے خواب دیکھنے لگے تو نواب سراج الدولہ اور ٹپو سلطان کا ذکر اپنے عنوانات سے ہونے لگا۔ شیعہ دشمن علمائے شاہ عبدالعزیز کی پیروی کرتے ہوئے جھوٹ کو اپنا اسلحہ قرار دیا اور ہندوستان کے اہل تشقیق کی تاریخ کو مسخ کر کے سنیوں کو شیعوں سے بدظن کرنے کے سلسلے کا آغاز کر دیا[16]۔ سراج الدولہ سے غداری کرنے والے میر جعفر کا مسلک شیعہ تھا، اس کے مسلک کو جلوں اور تحریروں میں نمایاں کیا جانے لگا۔ لیکن یہ بات چھپادی جاتی کہ خود نواب سراج الدولہ بھی شیعہ تھے اور شاہ ولی اللہ نے اسی لیے انکی حمایت میں ایک فتویٰ بھی جاری نہ کیا۔ دوسری طرف ٹپو سلطان سے غداری کرنے والے پورنیا اور میر صادق میں سے میر صادق کو شیعہ کہا جانے لگا حالانکہ وہ سنی تھا۔ خود ٹپو سلطان اور انکے والد حیدر علی صوفی مشرب سنی تھے لیکن انہی کے دور میں ایران سے آنے والے جنگی گھوڑے پالنے والے تاجروں اور شیعہ علمائی کی بدولت شیعہ مسلک میسور میں مترکار ہوا، اور سر نگاہ پتم کے قلعے میں عزاداری ہونے لگی تھی۔ سلطنت خداداد کے سپاہ سالار سید غفور شیعہ تھے اور آخری وقت میں سادات کے باوادتے کے ہمراہ سلطان گاد فارع کرتے ہوئے شہید ہوئے۔ سر نگاہ پتم کے اجرنے کے بعد شہید ہونے والے سادات کے خاندان میسور شہر چلے گئے، جہاں 1812ء میں اس علاقے کی پہلی امامبارگاہ "اعشور خانہ رشک بہشت" قائم ہوئی، جو آج بھی موجود ہے۔ ٹپو سلطان نے جہاں خلافتے را شدین کے نام پر کرنی کے سکے جاری کئے وہیں بارہ آنہ کے نام کے سکے بھی جاری کئے۔ اکبر اعظم کی طرح سلطان بھی سیکور مسلمان تھے۔ انہوں نے مساجد کے ساتھ ساتھ مندر اور چرچ بھی بنوائے، غیر مسلموں کو ذمی قرار دینے کے بجائے برابر کا شہری قرار دیا۔ انہوں نے جدید علوم کی سرپرستی کی، راکٹ پہلی بار سلطنت خداد میسور میں بنا تھا۔ جس وقت ٹپو سلطان انگریزوں کے ساتھ جنگوں میں مشغول تھے، اس وقت دہلی میں شاہ ولی اللہ کے بیٹوں نے انکی حمایت میں کوئی فتویٰ جاری نہ کیا۔ نہ صرف یہ بلکہ جب انہوں نے اپنی مدد کیلئے سلطنت عثمانیہ کے خلیفہ عبدالحمید اول کو خط لکھا تو خلیفہ نے انکی مدد سے انکار کر دیا۔ فرانس کے پولین کی طرف سے سلطان کو لکھا گیا خط مقتضی میں انگریزی نمائندوں کے حوالے کر دیا گیا۔ سلطان امریکا کی جنگ آزادی کی طرز پر فرانس کے ساتھ اتحاد کر کے ہندوستان کو آزاد کرنا تھا ہے تھے۔ اس خط کی اطلاع ملے پر ہی ایسٹ انڈیا کمپنی نے حیر آباد کن کے سنی حکمران اور مرہٹوں کے ساتھ مل کر سلطان پر بھر پور حملے کی تیاری شروع کی تھی۔ سب غداروں کو شیعہ قرار دینا اور سراج الدولہ اور سید غفور جیسے شیعہ ہیر و ز کا مسلک چھپانا تالگ نظر علماء کا وظیرہ رہا ہے۔

## ساتوائیں دور: تنظیم اہل سنت

تحریک پاکستان کی عوامی مقبولیت میں اضافہ ہوا اور کا گیری علامہ کی فرقہ وارانہ نگف نظری ان کے اپنے گلے پر گئی تو مجلس احرار اور جمیعت علمائے ہند نے مسلمان عوام کو دھوکہ دینے کیلئے فرقہ وارانہ سرگرمیوں کو الگ نام سے جاری رکھنے کا فیصلہ کیا۔ 1944ء میں لاہور کے نواحی قبیلے امر تسریں "تنظیم اہل سنت" کے نام سے ایک شیعہ مخالف دیوبندی جماعت کا قیام عمل میں لایا گیا۔ آگے چل کر اس جماعت نے کئی مرتبہ اپنی شاخت اور نام کو بدل۔ 1946ء میں پنڈت نہروں کی ہٹ دھرمی کی وجہ سے کابینہ مشن کی ناکامی اور قائد اعظم کے "راست اقدام" کے بعد قیام پاکستان کو تینی پاک 26 اکتوبر 1946ء کو مولانا شبیر احمد عثمانی نے مسلم لیگ کے متوازی سیاسی جماعت "جماعت علمائے اسلام" قائم کی۔ یوں ایک سرجنگ شروع ہو گئی کیونکہ دیوبندی علمائے قائد اعظم کے جدید نظریات پر مبنی تصور پاکستان کو غلط سمجھتے تھے۔ پاکستان کے قیام سے پہلے ہی دیوبندی علمائے شیعوں کی نماز جنازہ پڑھنے کو حرام قرار دے رکھا تھا اور مولانا شبیر احمد عثمانی بھی شیعوں کے لیے بھی سوچ رکھتے تھے۔ لہذا قائد اعظم کی پہلی نماز جنازہ گورنر ہاؤس میں ان کے اپنے ملک کے مطابق پڑھی گئی [24] مگر جب عوام میں نماز جنازہ پڑھانے کی باری آئی تو حکومت نے مولانا شبیر احمد عثمانی کو طلب کیا تاکہ بعد میں جنازہ پڑھنے والوں کے خلاف کوئی فتویٰ نہ دے سکیں۔ اسکے باوجود "فتاویٰ مفتی محمود" میں شیعہ مسلمانوں کا جنازہ نہ پڑھنے کے فتووں ذیل میں قائد اعظم کے شیعہ ہونے کی وجہ سے مولانا شبیر احمد عثمانی کی طرف سے ان کا جنازہ پڑھنے کو گناہ قرار دیا گیا ہے [26]۔ قیام پاکستان کے بعد آنے والے چیز لامکھہ مہاجرین یہاں کی آبادی کا دس فیصد تھے۔ ان میں سے بعض لکھنؤ کے چالیس سالہ فرقہ وارانہ جنون کی میراث اپنے ساتھ لائے تھے، مدح صحابہ اور تبرکات فتنہ دوبارہ کھڑا کیا جانے لگا۔ تحریک آزادی کا جوش کم ہوا تو تنظیم اہل سنت کے مولانا نور الحسن بخاری، مولانا دوست محمد قریشی، مولانا عبدالستار توتسی وغیرہ نے پاکستان بھر میں شیعہ مخالف جلسے کیے اور لوگوں کو فسادات کے لیے اسکا یہ لہذا قیام پاکستان سے بعد ہی فرقہ وارانہ فسادات دوبارہ شروع ہو گئے۔ 1949ء میں چوٹی زیریں اور 1950ء میں نارووال میں عزاداری پر حملہ ہوئے۔ 1951ء میں بخارابیلی کے ایکشن میں شیعہ امیدواروں کے خلاف فرقہ وارانہ بنیادوں پر مہم چلائی گئی اور انھیں کافر قرار دیا گیا [27]۔ ستم طریقی یہ کہ 24 جنوری 1951ء میں کراچی میں دیوبندی علمائے پاکستان میں اسلام کے نفاذ کے لیے 22 نکات ترتیب دیئے اور اس جلسے میں عوام کو دھوکہ دینے کیلئے شیعہ علماء کو بھی شامل کیا گیا، لیکن زمینی حقوق کچھ اور ہی بتا رہے تھے۔ 1953ء میں قادیانیوں کے خلاف چلنے والی مہم میں بھی شیعہ علمائے شامل کئے گئے۔

دو سالوں کے لیے دیوبندی علمائے کی توجہ ختم نبوت کے معاملے پر مرکوز رہنے کی وجہ سے شیعوں پر کوئی حملہ نہ ہو۔ شیعہ مخالف حملوں کا دوبارہ آغاز 1955ء میں ہوا جب بخاراب میں پہنچیں مقامات پر عزاداری کے جلوسوں اور امام بارگاہوں

پر حملے کیے گئے جن میں سینکڑوں لوگ زخمی ہوئے۔ اسی سال کراچی میں ایک مولانا صاحب نے افواہ اڑائی کہ شیعہ ہر سال ایک سنبھلی بچہ ذبح کر کے نیاز پکاتے ہیں، اس افواہ کے زیر اثر کراچی میں ایک بُلٹی امامباد گاہ پر حملہ ہوا اور بارہ افراد شدید زخمی ہو گئے [27]۔ اسی دوران نصاب تعلیم میں شیخ احمد سرہندی، شاہ ولی اللہ اور سید احمد بریلوی کی سوچ شامل کی گئی۔ پاکستان میں دہشتگردی مکتب دیوبند کی اس بھہ جہت ثقافتی یلغار کا ایک حصہ ہے جو قیام پاکستان کے بعد ہی شروع ہو گئی تھی۔ 1957ء میں ملتان کے ضلع مظفر گڑھ کے گاؤں سیت پور میں محرم کے جلوس پر حملہ کر کے تین عزاداروں کو قتل کر دیا گیا۔ حکومت کی طرف سے عدالتی کمیشن قائم کیا گیا اور اس واردات میں ملوث پانچ دہشت گروں کو سزاۓ موت دی گئی۔ اسی سال احمد پور شرقی میں عزاداری کے جلوس پر پھر اؤکے نتیجے میں ایک شخص جان بحق اور تین شدید زخمی ہوئے۔ جون 1958ء میں بھکر میں ایک شیعہ خطیب آغا حسن گو قتل کر دیا گیا۔ قاتل نے اعتراض بیان میں کہا کہ مولانا نور الحسن بخاری کی تقریر نے اس کو اس جرم پر اسکایا تھا جس میں شیعوں کو قتل کرنے والے کو غازی علم دین شہید سے نسبت دی گئی تھی اور جنت کی بشارت دی گئی تھی [27]۔ مولانا نور الحسن بخاری کو کوئی سزا نہ ملی، جس سے فسادی علمائی حوصلہ افزاں آئی ہوئی۔



تصویر 4: ٹھییری میں عاشورا 1963ء کے سانچے میں شہید ہونے والے افراد کی قبریں

پاکستان کی ابتدائی تاریخ میں 1963ء کا سال سب سے زیادہ خوریزی ثابت ہوا۔ اسی سال جزل ایوب نے مدھی سیاسی جماعتوں کے بعض مطالبات تسلیم کئے تھے۔ 3 جون 1963ء کو بھائی دروازہ لاہور میں عزاداری کے جلوس پر پھر وہ عزاداروں کے چاقوؤں سے حملہ کیا گیا جس کے نتیجے میں دو عزادار قتل اور سو کے قریب زخمی ہوئے [27]۔ نارواں، چنپوٹ اور کوئینہ میں بھی عزاداروں پر حملہ ہوئے۔ اس سال دہشت گردی کی بدترین واردات سندھ کے ضلعے خیر پور کے گاؤں ”ٹھییری“ میں پیش آئی جہاں سرکاری اعداد و شمار کے مطابق عاشورا کے دن 120 عزاداروں کو کلہاڑیوں اور تلواروں کی مدد سے ذبح کیا گیا [27,28]۔ سولہ جون کو لاہور میں جمعیت علمائے اسلام کے مفتی محمود، شورش کا شمیری اور مولانا غلام غوث ہزاروی وغیرہ نے اس قتل عام کی جمیلت میں جلسہ کیا جس میں اس قتل عام کا ذمہ دار مقتولین کو قرار

دیا اور عزاداری پر پابندی کا مطالبہ کیا گیا۔ انہوں نے حکومت کی طرف سے ان واقعات پر افسوس کے اظہار کو شیعہ نوازی قرار دیا۔ ان جرائم میں ملوث افراد کو آج تک کوئی سزا نہ ہی تنظیم الحسنۃ پر پابندی لگی۔

اس وقت تک شیعہ دشمنی میں اتنی شدت آچکی تھی کہ 11 جولائی 1967ء کو مادر ملت محمد فاطمہ جناح کے جنازے پر ایک شدت پسند گروہ نے پتھر اور شروع کر دیا جس کے خلاف پولیس کو آنسو گیس کا استعمال کرنا پڑا۔ ایک بہلی نماز جنازہ ان کے اپنے مسلک، یعنی اثنا عشری شیعہ، کے مطابق ہوئی لیکن عوام میں سنی جنازہ پر ہانے کیلئے بڑی مشکل سے بدایوں نامی سنی عالم راضی ہوئے تھے۔ جزل ایوب خان نے اپنی یادا شتوں میں اس ہنگامے کا ذکر کیا ہے [29]۔

سائبھ اور ستر کی دہائیوں میں جھگک، کراچی، لاہور، چوال، ڈیرہ غازی خان، ملتان، شیخوپورہ، پاراچنار اور گلگت میں عزاداروں پر حملے ہوئے [27]۔ دیوبندی علمائے شیعوں کے خلاف زہر بیالا پر و پیغمبرہ جاری رکھا۔ اکوڑہ میکٹ سے نکلنے والے ملے "ماہینامہ الحق" میں مولانا سمیع الحق کے ستر کی دہائی میں لکھے گئے اواریے اور مضامین، جیسا کہ بھتو حکومت کی طرف سے شیعہ بچوں کیلئے الگ اسلامیات کے مطالبے کے تسلیم کئے جانے کے خلاف لکھی گئی تحریریں، ان لوگوں کی تگنگ نظری کا ایک نمونہ ہیں۔ مولانا سمیع الحق نے مشرقی پاکستان کی جدائی کو بھی شیعوں کی سازش قرار دینے کی کوشش کی، حالانکہ بگلہ دیش میں شیعہ آبادی نہ ہونے کے برابر ہے اور نواب سراج الدولہ اور ان کے خاندان کی حکومت کے زمانے میں مرشد آباد میں ہی شیعیت کو فروغ مل سکا تھا۔ مولانا سمیع الحق نے تاریخی تہنوں کا بھی سہارا یا، جیسے ابن علقمی پر ہلاکو خان کو بغداد پر حملے کی دعوت دینے کا الزام، حالانکہ اس تہمت کو سعودی محقق سعد بن محمد حذیفہ الغامدی نے ایک مستقل کتاب "سقوط الدولة العباسية ودور الشيعة بين الحقيقة والاتهام" لکھ کر غلط ثابت کیا ہے۔ ابتدائی دو عشروں میں بات صرف قتل و غارت تک محدود نہیں تھی، نفرت پر مبنی لڑپچر کا تور بھی دبک رہا تھا۔ مرزا جیرت دہلوی اور عبد الشکور فاروقی کی کتابیں کم تجھیں کہ محمود احمد عباس اور ابو یزید بہٹ کی کتابوں نے اشتعال انگیزی کے سابق ریکارڈ توڑ دیئے۔ بعد میں مسلم اہل حدیث کے علماء احسان الی ظہیر نے جلتی پر مزید تیل چڑکا۔ ان عشروں میں ایک دیوبندی عالم، مولانا محمد احمد عیل دیوبندی، نے شیعہ مسلک قبول کر لیا۔ انہوں نے "تنظیم الحسنۃ" نامی جماعت کے قائدین سے متعدد مقالات پر مناظرے کئے اور ان کے نفرت انگیز کتابوں کے جوابات دیئے۔ البتہ وہ خود بھی مقبول دہلوی کی طرح نفرت انگیز تھے، جسکی وجہات پہلے بیان کی جا چکی ہیں۔

سائبھ کی دہائی کی اہم ترین پیشہ فتنہ سو شلزم کی ہر تھی جس نے عوام میں دیوبندی علمائے اثرورسخ کو کم کیا۔ اسی وجہ سے 1965ء سے 1977ء تک کے عرصے میں شیعہ مخالف تشدد میں نمایاں کی نظر آتی ہے۔ 24 فروری 1970ء کو 113 عالمائے سو شلزم جماعتوں کے خلاف کفر کا فتویٰ دیا جس پر سید محمد دہلوی اور مفتی جعفر حسین جیسے اہم شیعہ علمائے بھی دستخط کر دیئے۔ اسکے باوجود عوام نے بھٹو صاحب کو ووٹ دیئے جنہوں نے اقتدار میں آکر سیکولر سو شل ڈیوبونکی کے خواب کو ریزہ کر دیا۔

## آٹھواں دور: بھٹو اور افغان انقلاب

افغانستان نے 1973ء میں پشتوستان کے نام پر پاکستان کے پختونوں کو استعمال کر کے مک توڑنے کی سازش بنائی جس کے جواب میں پاکستان نے افغان حکومت کے مخالف اخوان کو مدد دینا شروع کی تھی۔ اس طرح نام نہاد "افغان مجاهدین" کے ساتھ پاکستانی حکومت کے تعلقات 1974ء میں ہی استوار ہو گئے۔ جمہ خان صوفی نے اپنی کتاب "فریب ناقم" میں ان سب واقعات اور افغانستان کی پسمندگی کی تفصیل لکھی ہے۔ پشتوستان تحریک اصل میں بگلہ دیش کی آزادی سے متاثر ہو کر چلائی گئی تھی، لیکن اس کو چلانے والے ولی خان جیسے پختون قوم پرست قائدین بگلہ دیش اور وادی سندھ میں فرق کو سمجھ نہیں سکتے تھے۔ وادی سندھ کے تمام علاقوں آپس میں اس قدر مضبوط معاشری، ثقافتی اور جغرافیائی تعلق رکھتے ہیں کہ پاکستان کو مزید نکلوڑوں میں تقسیم کرنا دیوبانے کا خواب ہے۔ پاکستانی پختونوں نے اس تحریک کو مسترد کر دیا۔ نامید ہو کر ان لوگوں نے لاہور اور پشاور میں دھماکے کئے۔ پشتوستان تحریک کے پیچھے ایک اہم عامل یوپ خان اور ذوالفقار علی بھٹو کی طرف سے پشتوں قوم پرستوں کا بے جا قتل بھی تھا۔ ستر کی دہائی کے آغاز سے ہی روس نے افغانستان میں مداخلت تیز کر دی تھی، اور کمیونزم سے قربت بھی پشتوں قوم پرستوں کو علیحدگی پسند بنانے میں معاون ثابت ہوئی۔ ایسے عوامل کا لازمی نتیجہ افغان جہاد نامی خانہ جنگی تھا۔

جب جولائی 1977ء میں جماعت اسلامی کی فکر سے متاثر جzel ضیاء الحق نے مارشل لانافڈ کیا تو اگلے محرم، فروری 1978ء میں لاہور میں 8 جبکہ کراچی میں 14 شیعہ قتل ہوئے [30]۔ جب بھی سیاسی فضامند ہی سیاسی جماعتوں کے حق میں ہوئی، شیعہ کشی میں اضافہ ہوا ہے۔ پاکستان میں شیعہ مخالف تشدد میں شدت اس وقت آئی جب 27 اپریل 1978ء کو افغانستان میں "انقلاب ٹور" آیا۔ اس انقلاب کی جڑیں عوام میں نہ تھیں لہذا اگلے سال افغانستان کی کمیونٹ حکومت نے روس کو مداخلت کی دعوت دی۔ اس اقدام کے نتیجے میں افغانستان غیر مسلح ہو گیا۔ جب کوئی ریاست ٹوٹتی ہے تو وہ ڈاکووں اور دہشت گروں کے لیے جنت بن جاتی ہے۔ اگر گزیوں کو ایک مرتبہ پھر اپنے دشمن سے لڑنے کیلئے سید احمد بریلوی اور شاہ اسماعیل دہلوی جیسے کھنڈ پلی جہادیوں کی ضرورت پڑ گئی تھی۔ افغانستان میں کمیونزم کا راستہ روکنے کیلئے امریکا کی دولت اور سرپرستی میں پاکستان نے افغان مجاهدین کو ٹریننگ، اسلحہ اور پناہ فراہم کرنا شروع کی۔ پختون قبائل میں پہلے ہی امیر عبدالرحمن خان کے زمانے سے شیعہ مخالف جذبات پائے جاتے تھے۔

اگلے سال فروری 1979ء میں ایران میں انقلاب آیا جس نے شیعہ مسلم کو عالمی سیاسی بساط پر متعارف کرایا۔ بات صرف ایرانی انقلاب کی قیادت کے شیعہ ہونے کی نہیں تھی، ایران کی مذہبی قیادت نے انقلاب کی کامیابی کے بعد ایران سے باہر سب سے پہلے جس شخصیت سے رابطہ کیا ہو مولانا مودودی تھے۔ 20 جنوری 1979ء کو امام شیعیٰ کے دو نمائندوں نے مولانا مودودی سے ملاقات کی۔ وہ ان کا خصوصی خط لے کر آئے تھے۔ جناب رفیق ڈو گر (صحابی) نے

ملاقات سے پہلے اور ملاقات کی تمام ترتیبیات اپنی کتاب "مولانا مودودی سے ملاقاتیں" میں درج کی ہیں۔ ارشاد احمد حقانی نے بھی مولانا مودودی اور امام خمینی کے روابط کا ذکر کیا ہے۔ جماعت اسلامی کے قیام کے ابتدائی سالوں سے ہی دیوبندی علماء بالعلوم اور مولانا منظور احمد چنیوٹی بالخصوص، مولانا مودودی سے پیشہ وار ان مخاصمت رکھتے تھے اور ان کے خلاف کئی مضامین اور کتابیں لکھے چکے تھے۔ انہوں نے "ایرانی انقلاب، امام خمینی اور شیعیت" کے عنوان سے کتاب لکھ کر شیعہ سنی منافرتوں کو ہوادی جس کے نتیجے میں جہاں جماعت اسلامی کی مقبولیت میں کمی آئی وہاں پاکستان میں شیعہ کشی میں مزید تیزی آئی۔



تصویر 5: مولانا مودودی کے خلاف کمی گئی ایک کتاب کا عکس، اس کتاب میں باقی اعترافات کے ساتھ جماعت اسلامی کے سنی ارکان کی طرف سے ان دنوں انقلاب فرمائے والی قائد اعظمی چھوٹی بہن مختار شیریں جناح کے جائزے میں شمولیت پر مر حمود کے شیعہ ہونے کی وجہ سے اعتراف کیا گیا۔

دیوبندی علماء کے خوفزدہ ہونے کی ایک وجہ یہ بھی تھی کہ اگر جماعت اسلامی ایران کے انقلاب کے اثرات درآمد کر کے کوئی تحریک چلانے میں کامیاب ہو جاتی تو جماعت اسلامی اقتدار کے ان مراکز تک پہنچ سکتی تھی جن کے خواب دیوبندی علماء پہنچنے لیے دیکھ رہے تھے۔

1984ء میں مولانا اور احسان بخاری کی وفات کے بعد کچھ عرصہ "تبلیغیہ ایمنت" کی باقیات کو "سوادا عظیم" پکارا گیا اور اسکی سرپرستی مولانا سمیع الحق نے کی۔ 1985ء میں یہ جماعت پاکستانی بخاری کے شہر جنگ میں "امیر سپاہ صحابہ" کے نئے نام سے سامنے آئی۔ کچھ سالوں بعد جب اس نام کے انگریزی مخفف (ASS) کا مذاق اڑایا جانے لگا تو اسکا نام بد کر "سپاہ صحابہ پاکستان" رکھ دیا گیا۔ غیاء کے زمانے میں کونہ، کراچی، پنجاب، پشاور، پارچنار، ڈیرہ اسماعیل خان اور

گلگت میں شیعوں پر بڑے حملے ہوئے۔ 1981ء میں کرم ایجنسی کے سارے دیوبندی قبائل نے افغان مہاجرین کیسا تھے ملک پر اچار کے راستے پر موجود تھے "صدر" میں شیعہ آبادی پر ہد بول دیا اور فلسطین پر اسرائیلی قبیلے کی طرز پر شیعوں کو مکمل طور پر بے دخل کر دیا۔ کیونکہ اس وقت تک انگریزوں کے زمانے میں تکمیل دی گئی کرم ملیشیا وادی کرم میں موجود تھی امداد ٹک صدر تک ہی مدد و رہی اور ایجنسی کے دیگر علاقوں تک پھیلنے دی گئی۔

1983ء میں کراچی میں شیعہ آبادیوں پر حملہ ہوئے جن میں سانحہ افراد شہید کر دیئے گئے۔ 5 جولائی 1985ء کو کوئے میں تھیفیری دہشتگردوں نے اپنے دوپلیس والے سہولت کاروں کے ہمراہ پولیس کی وردیاں پہن کر شیعوں کے احتجاجی جلوس پر حملہ کیا جس کے نتیجے میں 25 شیعہ قتل ہوئے۔ البتہ چونکہ یہ دو بد و مقاتبلے کی کوشش تھی، لہٰذا 11 دہشتگرد جوابی کارروائی میں ہلاک ہو گئے۔ پولیس کے ریکارڈ کے مطابق ہلاک شدگان میں سے دو کی شناخت پولیس الہکاروں کے طور پر ہوئی، باقی 9 جعلی وردیاں پہن کر آئے تھے۔ 1986ء میں عاشورا کے جلوسوں پر حملوں میں لاہور میں چار اور لیہ میں تین شیعہ قتل ہوئے۔ 24 جولائی 1987ء کو پر اچار میں شیعہ آبادیوں پر افغان مجاہدین کا حملہ شیعوں کی بھرپور تیاری کی وجہ سے ناکام ہو گیا۔ 30 ستمبر کو ڈیرہ اساعیل خان میں یوم عاشورہ کے روز مارش لاءِ انتظامیہ نے جلوس روکنے کی کوشش کی جس کے نتیجے میں 10 نبیت شیعہ شہید جبکہ ایک اندازے کے مطابق تقریباً 100 سے زائد رخی ہوئے۔ اسی کی وجہ میں پاکستان بھر میں سات سو کے لگ بھگ شیعہ قتل ہوئے، جن میں سے 400 کے قریب لوگ 1988ء میں گلگت کی غیر مسلح شیعہ آبادیوں پر حملے کے نتیجے میں قتل ہوئے۔ [27,31]

اسی دوران تاریخی دستاویزات کو جھٹکا کر قائد اعظم سومنی کھلوانے کی کوششوں کا آغاز ہوا جس کے بعد سے اب تک کئی جعلی قصے گھرے گئے ہیں (مثال کے طور پر ڈاکٹر صدر محمود اور مولانا صاحب احمد محمدث سورتی کے پوتے خواجہ رضی حیدر وغیرہ جیسے لکھاریوں کی تحریریں ملاحظہ ہوں)۔ جن لوگوں سے یہ قصے منسوب کئے جاتے ہیں انہوں نے کبھی قائد کی زندگی میں ان کے خلاف شیعہ دشمنی پر منی پر بیگانے کے ردمیں یہ نہیں کہا کہ قائد تو سنی ہیں۔ قائد نے کبھی کبھی اپنے شیعہ ہونے سے انکار نہیں کیا، اور اپنے ذاتی معاملات، جیسے نکاح، تدبیح اور وراثت وغیرہ، میں علی الاعلان فقہ جعفریہ کو اختیار کیا۔ جس ماحول میں تھا نظری کی وجہ سے باقی پاکستان کا شیعہ ہونا بھی ہضم نہ کیا جا رہا ہو وہاں عام شیعہ افراد کا شانوی شہری بن جانا کوئی تجہب کی بات نہیں۔ شیعہ مشاہیر کے ملک کے بارے میں جھوٹ پھیلانے کا مقدمہ شیعہ عوام کے تاریخی ورثے پر ڈاکہ ڈالنا اور ان کے خلاف بدگمانی پھیلانا ہے، جو آگے چل کر شیعوں کے خلاف جرائم کی بنیاد فراہم کرتا ہے۔

محدث و قوت عرب و نویسنده مختصر ریس ۱۳۲۷ء در جگہ محمد علی بخت محدثہ اُمیٰ  
از قبور شد۔ خاتم نبی خلیل الدین افوج اُشاعری دعا مختصر برکو و اند  
مشیہ و روح بانی بنت ڈین شاہزادہ اقبال، دوست پیر و مسنخ (۱۸۷۰ء) و عطیہ  
مکمل زوجہ حضرت شریعت مدرس تبلیغ کنندہ آنکے طالع شیع احوالیں بخوبی مذکور  
و کل زوجہ سرچشمی خال را بھی مخدوداً با در مقرر کرتے و کل رتن بانی و حسیر و سرکم  
خواہم علی و کل خوجہ اشنا عشیری و سرطانی پھالی دیلی خوجہ اشنا عشیری و نظر  
سیماں جل شہادت شد۔

قصویر 6: قائد اعظم محمد علی جناح کے ہکاہ نامے کا عکس جس میں ان کا مسلک "اشنا عشیری" لکھا ہے۔ وہن محمد مرتن بانی کے وکیل علامہ ابو  
الحسن نجیب تھے [32]

ضیاء دور میں سرکاری سکولوں میں اسلامیات کے تکفیری اساتذہ پھوپھو کا ذہن خراب کرنے لگے، اس ذہن سازی  
نے آگے چل کر طالبان کو مدارس کے علاوہ سرکاری تعلیمی اداروں سے بھی افرادی قوت فراہم کی۔ عدالتوں میں  
متصب چجھرتی کئے گئے۔ یہاں ایک اہم نکتے کی طرف اشارہ کرنا ضروری ہے۔ مارش لاء لگنے کے بعد جزیل ضیاء اور  
ذوالقدر علی بھٹو ایک دوسرے کے جانی دشمن بن گئے تھے، لیکن سیاسی طور پر ضیاء الحق بھٹو صاحب کے پیرو تھے۔  
مخالف سیاسی کارکنان کا قتل ہو، ذاتی مفاد کیلئے اسلام کا استعمال ہو یا افغانستان میں کردار، یہ بھٹو صاحب کی ہی حکمت عملی  
تھی۔ پاکستان میں حکومتوں کی ناامیلی کا شیعوں کو نقصان اٹھانا پڑا ہے لیکن کوئی بھی حکومت شیعہ دشمن نہیں تھی۔ ہاں یہ  
کہا جا سکتا ہے کہ بعض تکفیری سرکاری افسروں نے شیعہ عوام کے حقوق کے سلسلے میں اپنے عہدے سے خیانت کی  
ہے۔

## نواں دور: سُری میجک ٹیپٹھ، یعنی تزویراتی گھر اُتی

بس وقت روس افغانستان سے کلا اسی وقت مقبوضہ کشمیر میں بھارتی مظالم سے نگر گوام نے احتجاجی مظاہروں کا آغاز کر دیا۔ پاکستان کی انتظامیہ نے افغان جہاد کے بچے ہوئے جہادیوں کو کشمیر میں استعمال کرنے کا فیصلہ کیا۔ لیکن ان جہادیوں نے کشمیر جا کر مقامی آبادی کو بد عقی سمجھا، مزارات پر حملے کیے اور بریلوی اور شیعہ کشمیریوں کے گھروں میں لوٹ مار کی۔ جہاد کشمیر کے نام پر جیش محمد کے مولانا مسعود ازہر لڑکوں کو بھرتی کر کے ٹریننگ دیتے اور مولانا عظیم طارق اور مولانا غیاء الرحمن فاروقی ان کو شیعہ کشی کا راستہ دکھاتے۔ بعد ازاں کشمیر جہاد وہاں کی مقامی آبادی کے جہادیوں سے خونزدہ ہو جانے کی وجہ سے ناکام ہو گیا۔ تاریخ کا سبق ہے کہ آزادی کی کوئی بھی تحریک باہر سے سمجھل شدہ جگہوں کے بل بوتے پر کامیاب نہیں ہوتی۔ پچھلے گویرا جیسے عالمی شہرت یافتہ انقلابی کے آخری ایام اس بات پر گواہ ہیں۔

نوے کی دہائی کے آغاز میں پاکستان کی انتظامیہ نے ہندوستان کے مکانہ حملے کا سامنا کرنے کیلئے "تزویراتی گھر اُتی" کے تصور کو محور بنا کر سوچنا شروع کیا۔ اس مفروضے کے خالق جزل مرزا اسلم بیگ اور جزل حمید گل تھے۔ اس کے مطابق اگر ہندوستان راجستhan سے حملہ کر کے پاکستان کو دو حصوں میں کاٹنا چاہیے تو فوج کی پشت پناہی کیلئے کثر قسم کی مدد ہی جماعتوں کے کارکنان کا جنوبی پنجاب اور طالبان کا قدمدار میں ہونا ضروری تھا [33]۔ ان منصوبہ سازوں نے اس حقیقت کو فرماوش کر دیا تھا کہ کسی بھی فوج کی آخری دفاعی لکیر عوام ہوتے ہیں نہ کہ فسطائی گروہ، دنیا بھر میں قابض افواج کے خلاف عام عوام نے ہی مزاحمت کی ہے۔ نیز اس وقت پاکستان ائمہ صلاحیت حاصل کر چکا تھا اور اس قسم کے کسی منصوبے کی کوئی ضرورت نہ تھی۔ جزل حمید گل تاریخ کے حقائق سے نادا قف اور نیم جہازی جیسے لکھاریوں کی فرضی کہانیوں کے قاری تھے۔ 1971ء میں مشرقی پاکستان میں تشكیل دیئے گئے "الپدر" اور "الشمس" جیسے مذہبی لشکروں کے ناکام تجربے سے سبق سیکھا گیا ہوتا تو یہ غلطی نہ دہرا تی جاتی۔ شیعوں کیلئے یہ سوچ بھٹھوار ضایا کے فیصلوں سے زیادہ خطرناک ثابت ہوئی اور اس کے نتیجے میں شیعہ کشی کا عمل پاکستان کے ہر ضلعے میں تیز ہو گیا۔ جیش محمد کا نزہہ کشمیر جہاد کا تھا لیکن اس کا ہیڈ کوارٹر حیم یار خان میں تھا۔ سپاہ صحابہ جیسے مسلح گروہوں نے اس مبہم منصوبے کا بھرپور فائدہ اٹھا کر بہاولپور اور رحیم یار خان سے لے کر ملتان اور ڈیرہ غازی خان تک اپنے اثر و نفوذ میں بے پناہ اضافہ کیا۔ بعد کے سالوں میں پاکستان کو اس جاہلائی تصور کی بہت بھاری قیمت چکانا پڑی۔ غنڈہ گرد عنصر کی سرپرستی کے نتیجے میں عوام کی بیکھنی کو تھیس پہنچی اور منشیات، غربت اور جرائم میں اضافہ ہوا۔ افغان طالبان نے پاکستان میں دیوبندی انقلاب لانے کی غرض سے دیوبندی تنظیموں کے کارکنان کو فراغدی سے پناہ اور ٹریننگ فراہم کی۔ پاکستان میں شیعہ قتل کر کے یہ لوگ افغانستان بھاگ جاتے۔ ملک کے کئی نامور ڈاکٹر، انجینئر اور قانون دان مختص شیعہ ہونے کی وجہ سے قتل کر دیئے

گئے۔ انکی عورتیں بیوہ، والدین بے سہار اور بچے یتیم ہو گئے [31]۔ اس دوران نفرت انگیز تحریروں اور تقریروں کا سیالب آگیا۔

1993ء میں لاہور میں سپاہ محمد کے نام سے ایک شیعہ دہشت گرد تنظیم کا قیام ہوا جس نے سپاہ صحابہ کے حملوں کے جواب میں دیوبندی حضرات پر حملے کرنا شروع کیے۔ چنانچہ اگر کسی شیعہ مسجد پر حملہ ہوتا تو کچھ ہتھی دنوں میں کسی دیوبندی مسجد میں بے گناہ لوگ قتل کیے جاتے۔ حکومت نے صورت حال خطرناک ہوتے دیکھ کر دونوں تنظیموں کے گرد گھیر انگ کرنا چاہا تو مولانا ناشیاء الرحمن فاروقی نے سپاہ صحابہ کے عسکری حصے کو لشکر جھنگوی کا نام دے کر لاحقی کا اعلان کر دیا، اگرچہ لشکر جھنگوی کے کارکنوں کی گرفتاری کی صورت میں سپاہ صحابہ ہی قانونی اور مالی امداد مہیا کرتی۔ یہ ایسا ہی فیصلہ تھا جیسا مجلس احرار کی طرف سے تنظیم اہلسنت کو قائم کرنا، تاکہ عوام کی آنکھوں میں دھوکہ جائے۔ لشکر جھنگوی کے بانی مولانا ناشیاء الرحمن فاروقی جنوری 1997ء میں سپاہ محمد کی طرف سے لئے گئے ایک بم دھماکے میں جاں بحق ہو گئے۔ چونکہ یہ تنظیم شریجہ بائشوش کیلئے نقصان دہ ثابت ہو رہی تھی المذاہور پولیس نے آپریشن کر کے سپاہ محمد کا خاتمہ کر دیا، اسی عرصے میں سپاہ صحابہ کے متعدد ہشتنگر دپولیس مقابلوں میں ہلاک ہوئے مگر سپاہ صحابہ کے خلاف کبھی کوئی فیصلہ کرن آپریشن نہیں ہو سکا۔

نے کی دہائی میں ہی کراچی میں سپاہ صحابہ اور جماعت اسلامی کی طرف سے بریلوی مساجد پر قبضے کے خلاف سنی تحریک کے نام سے ایک اور مراحمتی گروہ اٹھ کھڑا ہوا تھا۔ چنانچہ تکفیری علمائے اب بریلویوں پر قاتلانہ حملے کرنے کا آغاز کر دیا۔ بریلویوں پر پہلا نمایاں حملہ 2001ء میں ہوا جب سنی تحریک کے بانی جناب سلیم قادری گو کراچی میں قتل کر دیا گیا۔ اسی دوران سپاہ صحابہ کی طرف سے دیگر مذاہب کے ماننے والوں پر بھی حملے شروع ہوئے۔ مثال کے طور پر اکتوبر 2001ء میں سپاہ صحابہ کے چھ کارکنان نے بہاولپور میں سینٹ ڈوینک چرچ میں فائر نگ کر کے اٹھارہ نہتے اور بے گناہ مسیحیوں کو قتل کر دیا۔

## دسوال دور: مفتی نظام الدین شامزی اور خودکش حملہ

اکیسویں صدی کا آغاز خودکش دھماکوں سے ہوا۔ 7 اکتوبر 2001ء کو امریکا نے افغان طالبان پر حملہ کر دیا۔ پاکستان کی حکومت نے پرائی جنگ اپنے سر لینے کے مجاز امریکا کو استدینے کا فیصلہ کیا۔ مفتی نظام الدین شامزی نے ملک گیر بغاوت پر اکساتے ہوئے فتویٰ جاری کیا۔ مفتی شامزی سوات سے تعلق رکھتے تھے اور ان کے فتوے کو قبائلی علاقہ جات میں بہت پذیر ائی تھیں۔ آج بھی یہی فتویٰ تحریک طالبان پاکستان کی طرف سے پاکستان مخالف جنگ کے شرعی جواز کے طور پر میں کیا جاتا ہے۔ پنجاب اور سندھ میں دیوبندی مدارس کے پاس اسلام اور افرادی قوت نہیں تھیں کہ وہ پولیس اور فوج سے لڑ سکتے، لہذا ان علاقوں پر اس فتوے کا فوری اثر نہ ہو سکا۔ افغان طالبان چند دنوں میں امریکا کے ہاتھوں شکست کھا گئی اور بہت سے طالبان اور القاعدہ کے جنگجو بر قع پہن کر پاکستانی علاقوں میں آگئے۔ امریکا نے پاکستان سے مطالبہ کیا کہ یا تو القاعدہ کے ان فراری ارکان کو خود گرفتار کر کے امریکا کے حوالے کرے یا امریکی مداخلت کا انتظار کرے۔ 2004ء میں پاکستانی فوج نے قبائلی علاقہ جات میں ان فراری طالبان کی گرفتاری کے لیے آپریشن شروع کیا تو پاکستان بھر کے دیوبندی علمائی طرف سے فتویٰ اور احتجاج کا سلسلہ شروع ہو گیا۔ ادھر سن 2002ء کے ایکش میں خیبر پختونخواہ کی صوبائی حکومت اور کراچی کی شہری حکومت متحده مجلس عمل نامی نہ ہبی جماعتوں کے اتحاد کے ہاتھ میں آگئی تھی۔ ان حکومتوں نے سرکاری نوکریاں متعصب افراد کو دیں جو دہشت گردی کی کاروائیوں میں طالبان کے سہولت کار بنے۔ ہمیشہ کی طرح متحده مجلس عمل میں شیعہ علماء بھی شریک کئے گئے تھے۔ دیوبندی اسلام کے نفاذ کی ہر اہر کی طرح یہ لہر بھی شیعہ عوام کے لیے ظلم کی سیاہ رات ثابت ہوئی۔ اہل تشیع کے خلاف کینہ رکھنے کے باوجود ان کے علماء کو دیوبندی اسلام کے نفاذ کیلئے استعمال کرنے کی چال کی وضاحت معروف تکفیری دیوبندی مولانا زاہد الرashدی ان الفاظ میں کرتے ہیں:-

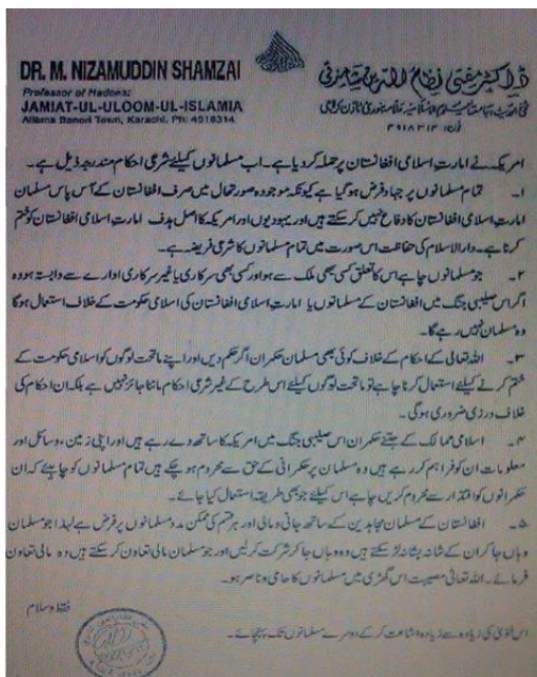
”یہ دراصل سیکور حلقوں کے اس اعتراض یا الزام کا عملی جواب ہے کہ پاکستان کے اسلامی شخص، ملک میں اسلام اور شریعت کی حکمرانی کے بارے میں ملک کے نہ ہبی مکاتب فکر پوری طرح متفق اور پاکستان میں نفاذ اسلام فرقہ وارانہ مسئلہ نہیں بلکہ متفقہ قوی مسئلہ ہے ایک موقع پر بعض دوستوں نے یہ سوال کیا ہے کہ ہمارے والد محترم امام اہل سنت حضرت مولانا محمد سرفراز خان صدرگاہ موقف اور طرز عمل کیا تھا؟ خصوصاً اس پس منظر میں کہ انہوں نے اثناء عشری اہل تشیع کی تکفیر پر ”ارشاد الشیعہ“ کے نام سے کتاب بھی لکھی ہے، میں نے گزارش کی کہ انہوں نے ”ارشاد الشیعہ“ تصنیف فرمائی اور اس میں انہوں نے جو موقف اختیار کیا ہے وہ صرف ان کا موقف نہیں بلکہ یہ تو اہل سنت کا موقف ہے اور خود ہمارا موقف بھی اثناء عشری اہل تشیع کی حد تک یہی ہے، لیکن اس کے باوجود وہ ان تمام تحریکات کا حصہ رہے ہیں“ [34]-

یہ پورا مضمون پڑھنے سے تعلق رکھتا ہے۔ دیوبندی اکابر کی تحریروں سے یہ سمجھنا کوئی مشکل نہیں کہ جوں جوں ان تحریکات کو کامیابی ملے گی توں توں شیعوں پر عرصہ حیات نگ ہوتا جائے گا، اور ایسا ہی ہوتا رہا ہے۔ بدشہی سے شیعہ اکابر بھی اتحاد بین المسلمین کا مطلب اس قسم کی فرقہ پرست جماعتوں سے اتحاد کو سمجھتے رہے۔ حالانکہ ایکش جیتنے والی بڑی سیاسی جماعتیں ہی اکثر پاکستانی مسلمانوں کی نمائندگی بیٹھیں، اور ان سے اتحاد بین المسلمین کہلا سکتا ہے۔ شیعہ علماء کے ان نام نہاد دینی اتحادوں میں شامل ہونے کی وجہ وہی ہے جو فلسطین کی تنظیم الفتح کے سربراہ یا سر عرفات کے اسلامی معابدے پر دستخط کرنے کی وجہ تھی۔ اسلامی عوام پر ظلم میں تواضف کیا لیکن الفتح و فلسطین اتحاری "نای ادارہ قائم کرنے اور اس کیلئے امریکا اور یورپی ممالک سے ہر سال بجٹ حاصل کرنے کا موقع مل گیا۔ اس سے پہلے جمیعت علمائے ہند کے کانگریس کے ساتھ اتحاد میں کارفرما معاشری مسائل کی طرف اشارہ کیا جا چکا ہے۔ متحده مجلس عمل کی صوبائی حکومت نے بھی شیعہ علماء کو ماہانہ لاکھوں روپے کی تنوخا کے ساتھ مشیر اور نائب صدر وغیرہ کے عہدے دیے تھے، جس سے انکا معیار زندگی بھی ایمروگوں جیسا ہو گیا۔ یہ آئندہ بھی ایسے کسی بندوبست میں شامل ہونے سے نہیں بچکا سکیں گے۔

مفہی شامزی کے فتوے کی وجہ سے پاکستان بھر سے دہشتگرد اب قبائلی علاقوں میں جمع ہو کر تحریک طالبان پاکستان نامی ایک منی سیٹ قائم کر چکے تھے۔ ان طالبان نے پاکستانی فوج پر پے در پے جملے شروع کر دیے۔ اسلام آباد میں لال مسجد ان مساجد میں سے تھی جو شدت پسندی کا مرکز سمجھی جاتی ہیں۔ وہاں کے مولانا عبد العزیز نے حکومت کو مزور پر تاد کیکہ کر دیوبندی مسک کی تحریت کے مطابق شریعت کے نفاذ کا مطالبہ کیا اور شہر میں کارروائیاں شروع کر دیں۔ 3 جولائی 2007 کو حکومت نے لال مسجد کے خلاف آپریشن شروع کر دیا۔ خواتین اور بچوں کو باہر جانے کی اجازت سے فائدہ اٹھاتے ہوئے مولانا عبد العزیز بھی ایک خاتون کا بر قعہ پہن کر نکل گئے۔ بعد میں چیف جسٹس پاکستان افتخار محمد چوہدری کی سربراہی میں بنے والے تحقیقاتی کمیشن کی رپورٹ کے مطابق اس آپریشن میں نوے کے قریب مسلح جنگجوؤں کو قتل کر دیا گیا تھا۔

حکومت نے طالبان کو رام کرنے کی غرض سے متعدد امن معابدے کئے مگر وہ سب طالبان کو مزید مضبوط کرنے پر متعھ ہوئے۔ ان طالبان نے پاکستانی فوج اور عوام پر پے در پے جملے شروع کر دیے۔ [33(ii)] اس دوران پاکستان میں شیعوں اور بریلویوں پر حملوں کی خونزیزی میں نیا اضافہ خود کش حملوں کی شکل میں دیکھنے میں آیا۔ 11 اپریل 2006ء کو نشتر پارک میں دھماکا کر کے سنی تحریک کے قائدین سمیت 47 لوگ شہید کر دیے گئے۔ 12 جون 2009ء کو لاہور میں مفتی سرفراز نعیمی گو خود کش بمبار کی مدد سے شہید کر دیا گیا۔ 2007ء میں پارا چنار پر طالبان کا حملہ مقامی آبادی کی بھرپور تیاری کی وجہ سے ناکام ہوا جس کے بعد پانچ سال کیلئے پارا چنار تک اشیائے خور دنوش اور ادویات کی ترسیل کے

راستے بند رہے اور اس وقت بحال ہوئے جب وزیرستان اور سوات میں آپریشن کے نتیجے میں طالبان کو شکست ہو گئی۔ پولیس، کھیل کے میدان، تعلیمی ادارے، وکالا، میڈیا، سب خود کش بمباروں کی زد پر آگئے۔ سید احمد بریلوی کے پیروکار مفتی نور ولی نے "انقلاب محسود" کے عنوان سے کتاب لکھ کر ان حملوں کی تفصیلات کو جمع کیا ہے۔ جب جرل پر وزیر مشرف نے جنوری 2002ء میں سپاہ صحابہ پاکستان والے نام اور ڈھانچے پر پابندی عائد کی تو "تنتیم اہلسنت" کے فتنہ پرور گروہ کا نام "ملت اسلامیہ پاکستان" رکھ دیا گیا۔ کچھ سالوں بعد وہا بارہ نام بدل کر "اہلسنت والجماعت" رکھا گیا۔ 2018ء کے انتخابات میں یہ جماعت "راہ حق پارٹی" کے نام سے سامنے آئی۔



تصویر 7: دو بندی مفتی نظام الدین شاہزادی کے فتوے کا عکس، جس کے بعد خود کش حملوں کا طویل سلسلہ شروع ہوا۔

مفہی شامزی صاحب کے فتوے کے بعد پنجاب اور سندھ میں تشدد مدارس نے مسلسل ہونے کا عمل شروع کر رکھا ہے۔ کئی مرتبہ تبلیغی جماعت کے سامان میں چھپایا گیا بارود پھٹ پھٹ کا ہے [35] جو اس بات کی نشان دہی کرتا ہے کہ قبائلی علاقے جات سے پنجاب اور سندھ کے قصبوں میں بارود اور اسلحے کی منتقلی کا عمل کس تیزی سے جاری ہے؟ عراق اور شام میں شکست کے بعد داعش کی نظریں پاکستان کے ایسی اشاؤں پر ہیں۔ انٹر نیٹ اور سو شل میڈیا نے دہشتگرد گروہوں کے ہاتھوں میں پر پیگنڈے کیلئے نئے وسائل دے دیئے ہیں۔ کئی ایک نوجوان ایسی تنظیموں کے ہاتھوں استعمال ہو چکے ہیں۔

اعداد و شمار کے مطابق قیام پاکستان سے اب تک تقریباً تیس ہزار شیعہ قتل ہوئے جن کے قاتلوں کو شاذ ہی سزا ہوئی ہے [31]۔ لاکھوں شیعہ زخمی، معدنور اور نفیسی تیڈے پھیل کی شکار ہو کر زندہ لاش بن گئے۔ پچھلی ایک دہائی میں سب سے زیادہ متاثر ہونے والا طبقہ کوئی نہ کراچی، ڈیرہ اسماعیل خان اور پارا چنار کے شیعہ ہیں۔ ڈیرہ اسماعیل خان صوبہ خیبر پختونخواہ کا حصہ ہے لیکن نہ کبھی سرحدی گاندھی (باقچا خان) کی جماعت کو وہاں بہت انسانی خون نظر آیا۔ پہلیں نے کبھی کسی قاتل کو گرفتار کیا ہے۔ حال ہی میں سامنے آنے والی پختون تحفظ مودو منٹ اس منافقت کی اعلیٰ مثال ہے۔ یہ کئی سال سے ڈیرہ اسماعیل خان میں بے رحمی سے جاری شیعہ کشی کو دیکھ رہے ہیں مگر اس کے خلاف کوئی سرگرمی نہیں کرتے۔ پختون تحفظ تحریک اصل میں طالبان کا غیر مسلک پھرہ ہے۔ عسکری شکست کے بعد بھیڑیے نے بکری کی کھال پہن لی ہے۔ دہشتگردی کے پیچھے وردی "کانغرہ" لگا کر یہ لوگ عوام کی آنکھوں میں دھوک جھوکنا چاہتے ہیں۔ جدید تہذیب اور دوسرے ممالک کے خلاف جنگ کی دوسرا سالہ تاریخ کو نظر انداز نہیں کیا جا سکتا۔ دہشتگردی پختون ولی کی خالماہ روایات کی سید احمد بریلوی اور اونکے وارثوں سے بیعت کا نتیجہ ہے [33(ii)]۔

اعداد و شمار کے مطابق پاکستان کی آبادی گزشتہ ستر برس میں چار کروڑ سے بڑھ کر بیس کروڑ ہو چکی ہے۔ اس فیصد آبادی غریب اور صرف چالیس فیصد آبادی خواندہ یا نیم خواندہ ہے۔ ورلڈ بک کی حالیہ پورٹ کے مطابق چالیس فیصد پاکستانی بچے خوراک کی کمی سے دوچار ہیں۔ پانچ سال کی عمر تک دودھ، گوشت، بچاول اور گھنی کی کمی اور بار بار مریض ہونے سے ان بچوں کا دامغہ کمزور ہو جاتا ہے اور وہ منطقی انداز فکر کے قابل نہیں رہتے، چاہے اعلیٰ تعلیمی اداروں تک پہنچ بھی جائیں۔ دیوبندی مدارس میں طلبہ کی تعداد تیس لاکھ سے تجاوز کر چکی ہے۔ شیعہ مدارس میں طلبہ کی تعداد پچاس ہزار اور بریلوی مدارس میں دولاٹھ کے لگ بھگ ہے۔ اس طرح تقریباً دو فیصد آبادی ذہنی طور پر پانچ سو سال پرانے نصاب تعلیم میں پہنچی ہوئی ہے۔ پاکستان کی آبادی کا میں فیصد دیوبندی، میں فیصد شیعہ، پچاس فیصد بریلوی، دو فیصد اہل حدیث اور باقی غیر مسلم ہیں۔ آج تک ہونے والی دہشتگردی کی وارثوں میں دیوبندی تنظیموں کے علاوہ اردو لسان پرست، پختون، بلوج اور سندھی قوم پرست، نیز سپاہ محمد اور سنی تحریک بھی شامل رہے ہیں۔ تمام خود کش دھماکے دیوبندی تنظیموں نے کئے، ان میں سے نوے فیصد دھماکوں میں پختون دیوبندی ملوث تھے۔ دیوبندی مسلمک سے تعلق رکھنے والی معروف دہشتگرد تنظیموں کے نام یہ ہیں: تحریک طالبان پاکستان، الہمنت والجماعت پاکستان، لشکر جہانگوی پاکستان، تحریک نفاذ شریعت محمدی، حرکت الانصار، جند اللہ، جیش محمد، حرکت الجہاد الاسلامی، تحریک الجاہدین، لشکر عمر، وغیرہ۔ عرب ممالک میں داعش، القاعدہ اور حزب اللحریر میں زیادہ تر سلفی دہشتگرد شامل ہوتے ہیں، لیکن پاکستان اور افغانستان میں ان تنظیموں کے کارکنوں کی اکثریت دیوبندی مسلم یا جماعت اسلامی سے تعلق رکھتی ہے۔

رائے عامہ کے حاذپر پہلے دہشتگردی کو ڈروں کا رد عمل وغیرہ کہہ کر عوام کی توجہ کو منتشر کیا جاتا رہا۔ اب جب آرمی پبلک سکول کے قتل عام کے بعد پاکستانی عوام ٹکنیکی دہشتگردی کے خلاف اکٹھے ہو گئے تو اور یا مقبول جان وغیرہ نے

مولانا خادم رضوی کو ڈھال بنا لیا ہے تاکہ عوام ان پر وار کرتے رہیں اور دوسرا سال سے جاری دہشتگردی کے اصل مرکز کی طرف سے انکی توجہ ہٹ جائے۔ زمانے کے حالات سے ناواقف مولانا خادم رضوی اس وقت حزب اتحیر اور اخوان المسلمون کی بولی بول رہے ہیں۔ دوسری طرف طالبان بھی اسی مقصد کی خاطر پیٹی ایم کی شکل میں "دہشتگردی کے پیچھے وردي ہے" کا پر دیگنڈہ کرنے لگے، کیونکہ سید احمد بریلوی کے وارثوں سے مقابلے کیلئے پاکستانیوں کے پاس فوج کے سوا کچھ نہیں ہے۔ فوج کے خلاف بڑی آزادی اور حبر آت سے نفرے لگتے ہیں، سو شل میدیا پر لکھا جاتا ہے۔ لیکن آج تک پیٹی ایم نے کسی جلسے میں مفتی شامزی، اسامہ بن لادن، مولانا سمیع الحق یا سید احمد بریلوی پر سر عام لعنت نہیں بھیجی۔ جو لوگ فوج کے خلاف نفرے لگاتے ہیں وہ ان لوگوں کے خلاف کھل کر نفرے کیوں نہیں لگاتے؟ بہر حال پاکستانی قوم اب دہشتگردی کو انجام تک پہنچا کر دم لے گی، چاہے سوال آپریشن کرنا پڑے۔ دہشتگردوں کے ساتھیوں کو سری لنکا کے تامل باغیوں کی تاریخ نہیں بھولنی چاہیئے۔

اس مسئلے کا تدارک کرنے کیلئے ضروری ہے کہ:-

1. اپنے دوستوں کے ساتھ اس مضمون میں بیان کئے گئے نکات پر تبادلہ خیال کریں۔ جلد بازی میں کوئی رائے قائم کرنے کے بجائے کچھ دن اس پر غور و فکر کریں۔ اس مقامے میں جمع کئے گئے حقائق اور حوالہ جات بہت اہم اور نادر ہیں۔ ان حقائق کو عوام تک پہنچانا اور دہشتگردی کے خلاف رائے عامہ ہموار کرنا ہر محب وطن پاکستانی کا فرض ہے۔ ماضی کی غلطیاں بار بار اسی لیے دھرائی گئیں کہ نبی نسل کے سامنے ان کا ذکر نہیں کیا جاتا تھا۔
2. پاکستان میں انقلاب کی مخالفت کریں۔ پاکستان فرانس، روس، چین، ویتنام، کیوبایا ایران کی طرح یک شفافی ملک نہیں ہے۔ پاکستان میں شام اور افغانستان کی طرح بہت سی نسلیں، بہت سے فرقے، بہت سے مذاہب اور سولہ مختلف مادری زبانیں پائی جاتی ہیں۔ انقلاب موجودہ ریاست کو اکھڑا تو لے گا مگر اسکی جگہ نبی ریاست قائم نہیں کر سکے گا۔ ایسی صورت میں ہندوستان اور افغانستان دریائے سندھ پر ملنے کی کوشش کریں گے۔ افغان نژاد پرست احمد شاہ ابدالی کے دور کو واپس لانا چاہتے ہیں۔ پاکستان میں بہتری انقلاب کے بجائے موجودہ نظام میں اصلاحات لا کریں لائی جا سکتی ہے۔
3. مطالعات کو وسعت دے کر مغل شہنشاہ اکبر اعظم<sup>7</sup> اور قائد اعظم محمد علی جناح<sup>8</sup> کے بارے میں مشہور کی گئی غلط فہمیوں کو دور کریں۔ تاریخ کی صحیح تفہیم کے بغیر مستقبل کی راہیں روشن نہیں کی جا سکتیں [7,36,37]۔
4. اس کی طرفہ فرقہ واریت کو "شیعہ مخالف تشدد" کہیں۔ حال ہی میں سامنے والی ایک تحقیق کے مطابق دنیا میں فرقہ وارانہ تشدد کی 95 فیصد وارادتوں میں شیعہ شانہ بنیت ہیں [38]۔ اس کو مہم عنوانات دینا یا سادہ دلی ہے یا نگنگ نظری ہے۔ حال ہی میں چھپنے والی کتاب:

"Faith Based Violence and Deobandi Militancy in Pakistan"

میں اس تشدد کے عوامل، ریاست اور میڈیا کے کردار نیز اس کے نتیجے میں شیعہ عوام پر پنے والے گھرے اثرات کا تفصیل سے جائزہ لیا گیا ہے [39]۔

5. پاکستان کی انتظامیہ، میڈیا اور سیاسی جماعتوں کے اندر مذہبی شدت پسندوں سے گھوڑے کے رجمان کے خلاف لڑے بغیر دہشتگردی ختم نہیں ہو سکتی۔ اس جدوجہد میں پاکستانی عوام کی اکثریت آپ کا ساتھ دے گی کیونکہ اسکا تعلق ان کے مفادات سے بھی ہے۔ یہ جدوجہد عدم تشدد پر مبنی ہوئی چاہیے تاکہ زیادہ سے زیادہ لوگ شامل ہو سکیں۔ ظلم کے خلاف مزاحمت کا بڑا حصہ غیر مسلح اقدامات پر مبنی ہوتا ہے: تاریخ کے بارے میں درست بیانیہ تشكیل دینا، ظلم کے آگے جھکنے سے انکار کرنا، معاشی استحکام حاصل کرنا، مالی وسائل اور وقت کا کلفیت شعاری سے استعمال، پر امن احتجاج کرنا، وغیرہ۔ آپ کو معاشرے میں ثابت کردار ادا کرنے کیلئے سرکاری اداروں، صحافت، سوچل میڈیا اور سیاسی جماعتوں میں شمولیت اختیار کر کے تغیری اثر و نفع کو تکست دینی چاہیے [40]۔

6. سیکولر ایم کو سمجھنے کی کوشش کریں، سیکولر ایم سے مراد دین اور سیاست کی جدائی نہیں بلکہ دینی رہنماؤں اور سیاسی رہنماؤں کو الگ رکھتا ہے کیونکہ یہ زمانہ تخصص کا زمانہ ہے۔ پہلے دینی علماء حکیم بھی ہوا کرتے تھے لیکن اب علوم کی ترقی کی وجہ سے ان علماء سے ڈاکٹر زکا کام نہیں لیا جاتا۔ جدید دور میں سیکولر ایم ہی بہترین سیاسی نظام ہے۔

7. حکومت کو مدارس کی تعداد میں کمی لا کر آبادی کی ضرورت تک محدود کرنا چاہیے۔ مدارس کے نصاب پر حکومت اثر انداز نہیں ہو سکتی البتہ چندہ دینے والے افراد ان میں جدید دنیا کی تاریخ اور قانون کی تدریس شامل کرنے کا مطالبہ کر سکتے ہیں۔ لاہور کے "ادارہ مطالعہ تاریخ" اور "مشعل بکس" نے اردو زبان میں بہت معیاری کتب شائع کی ہیں۔

نوٹ: درج ذیل لٹک کی مدد سے اس کتاب کو انٹرنیٹ سے مفت حاصل کیا جاسکتا ہے:-

<https://archive.org/details/sectarianism.in.pak>

تمکیم بمورخہ 9 فروری، 2019ء بمطابق 3 جمادی الثانی، 1440 ہجری

## حوالہ جات

1. Syed Ali Nadeem Rezavi, "The state, Shia's and Shi'ism in medieval India", Studies in People's History, 4, 32-45 (2017).

2. طفیقات شاہ عبدالعزیز، صفحہ 54، میرٹھ 1314ھ/1896ء۔

3. خیر الدین محمد آبادی، عبرت نامہ، 30-88۔

4. "نزہا شاعریہ"

<https://archive.org/details/nuzha-isna-asharia-jild-1>

5. علامہ عبدالحی بن خیر الدین، "نزہا لخواطر و بھیجا المسامع والنواظر"، جلد 7، شمارہ 713، "اشیع قمر الدین دہلوی"۔

دار ابن حزم، بیروت، لبنان، (1999)۔

6. عجیبات الانوار

[www.alabaqat.com/download](http://www.alabaqat.com/download)

7. ڈاکٹر مبارک علی، "المیہ تاریخ"، حصہ اول، باب 11، اوارہ مطالعہ تاریخ، لاہور

8. Barbara Metcalf, "Islamic revival in British India: Deoband, 1860-1900", pp. 46-86, Princeton university Press (1982).

<https://www.scribd.com/document/209845604/Metcalf->

Islamic-Revival-in-British-India-Deoband

9. (i) مرزا جیرت دہلوی، "حیات طیبہ"، مکتبۃ الاسلام، ص 260

مزید معلومات کیلئے ملاحظہ ہوں:-

ii) مولانا جعفر تھانیسری، "حیات سید احمد شہید"، ص 171، 293

iii) سر سید احمد خان، "مقالات سر سید"، حصہ نہم، ص 141، 148

10. مولانا ابو الحسن علی ندوی، "سیرت سید احمد شہید"، جلد اول، ص 412

11. مکتبہ سید احمد شہید، مخطوط عکسی ایڈیشن، صفحہ 75

12. Rana Safvi, "Maulavi Muhammad Baqar: Hero or Traitor of 1857?", The Wire, 16 September 2016.

<https://thewire.in/history/forgotten-hero-of-1857>

13. مرزا غلام احمد قادریانی، روحانی خواکن، جلد 18، صفحہ 233 اور 423-428

14. مرزا غلام احمد قادریانی، روحانی خواکن، جلد 19، صفحہ 192-194

15. Government Gazetteer of the United Provinces, Extraordinary (Lucknow, 1938), GAD No. 113/1939, UPSA, page 2-4.

16. Mushirul Hasan, "Traditional Rites and Contested Meanings: Sectarian Strife in Colonial Lucknow", Economic and Political Weekly, Vol. 31, No. 9, pp. 543-550 (1996).

<https://www.easterntimes.pk/?p=789>

17. Hamza Alavi, "Ironies of History: Contradictions of the Khilafat Movement" Comparative Studies of South Asia, Africa and the Middle East, 17 (1): 1-16 (1997).

<https://pakteahouse.wordpress.com/2009/08/11/the-contradictions-of-the-khilafat-movement/>

18. Jasbir Singh to G. M. Harper, 22 Feb 1939, Political Department No. 65/1939, Uttar Pradesh State Archives.

19. Jasbir Singh to G. M. Harper, 15 and 18 April 1939, Political Department No. 65/1939, Uttar Pradesh State Archives.

20. Abul Hassan Ispahani, "Quaid e Azam Jinnah, as I Knew Him", Forward Publications Trust Karachi (1967).

21. ڈاکٹر غلیفہ عبدالحکیم، "اقبال اور ملنا"، صفحات 17-18

22. N. Hollister, "The Shia of India", p-178, Luzac and Company Ltd, London (1953).

23. Liaqat H. Merchant, "Jinnah: A Judicial Verdict", East and West Publishing Company, Karachi (1990).

24. **Jinnah Papers**, second series, volume XI (1 August 1944-31 July 1945); page 174.

25. (i) محمد علی جناح جنت الحمقاء (امتحوں کی جنت) کا بانی اور جل فاجر (گنہگار انسان) ہے۔ پاکستان جنت الحمقاء اور مسلمانوں کی کافر انہوں کی حکومت ہے۔ (مولانا مودودی، ترجمان القرآن فروری 1946 ص-154-153)

(ii) مسلم لیگ کی نامہ اد تحریک کا مقصد ناپاکستان کا قیام ہے (ترجمان القرآن، اپریل 1946ء)

26. مفتی محمود، "فتاویٰ مفتی محمود"، جلد سوم، کتاب انجمن، صفحہ 67

27. Andreas Rieck, "The Shias of Pakistan: An Assertive and Beleaguered Minority", Oxford University Press, (2015).

28. <http://www.shaheedfoundation.org/tragic.asp?Id=13>

29. Mohammad Ayub Khan, "Diaries of Field Marshal Mohammad Ayub Khan", 9 July 1967 and 11 July 1967, Oxford University Press, (2008).

"یہ جزو رفع میرے ملٹری سکریٹری تھے۔ وہ میری نمائندگی کیلئے کراچی گئے اور مس جناح کے جنازے میں شریک ہوئے تھے۔ ان کا بیان ہے کہ اہل فہم لوگ اس بات پر خوش ہوئے کہ حکومت نے مس فاطمہ کی عزت و سکریٹری کا خیال رکھا۔ اس لئے یہ امر حکومت کیلئے بھی خوش کن ہے۔ تاہم وہاں بہت سے ایسے لوگ بھی تھے جنہوں نے بہت برا سلوک کیا۔ ان کی پہلی نمازہ جنازہ مدت پہلیں میں شیعہ رسم کے مطابق ادا کی گئی۔ عوام کیلئے وہ سری نماز جنازہ پوچھا گراہنہ میں ہوئی تو یہ سوال کیا گیا کہ امام سنی ہو یا شیعہ؟ تاہم بدایوں کو امامت کیلئے آگے کر دیا گیا۔ جو نبی امام نے اللہ اکبر کہا آخری صفوں میں کھڑے لوگ ہٹ گئے اور جنازہ پر ہنچھوڑ دیا۔ لاش کو بڑی مشکل سے ایک گاڑی میں رکھا گیا اور قائد اعظم کے مزار پر لے گئے اور انہیں دفن کیا گیا۔ وہاں ایک بھووم اکٹھا ہو گیا جنہوں نے کہا کہ قبر کی جگہ بدلی جائے، اس پر عمل نہ کیا گیا۔ طلباء کے بھراء غنڈے تھے جنہوں نے پتھر بر سائے۔ تب پولیس کو لاٹھی چارج کرنا پڑا۔ غنڈوں کو آنسو گیس کی مدد سے ہٹایا گیا تو جنازہ کامیڈان پتھروں سے الٹا چاہا۔ لوگوں نے جس بے حسی اور غیر ذمہ داری کا مظاہرہ کیا اس پر افسوس ہوتا ہے۔ نماز جنازہ عبرت کا مقام ہوتا ہے لیکن یہ لوگ یہاں بھی باز نہ آئے۔"

30. <http://www.thefridaytimes.com/tft/shiaphobia/>

31. i) <https://lubpak.net/archives/132675>

ii) <http://www.satp.org/satporgtp/countries/pakistan/database/select-killing.htm>

32. Syed Qasim Mehmood, **Encyclopedia Pakistanica**, p. 725, Qadir Printers, Karachi (1998).

33. i) Khalid Ahmed, "Sectarian War: Pakistan's Sunni Shia Violence and its links to the Middle East", Oxford University Press, (2011).

(ii) جان آر شمٹ، "گیرہ کھلتی ہے: جہاد کے دور کا پاکستان"، ترجمہ: اعزاز باقر، مشعل بکس، لاہور

<http://mashalbooks.org/product/the-unraveling-pakistan-in-the-age-of-jihad/>

34. مولانا عبدالرشدی، "قوى و طی تحریکات میں اہل تشیع کی شمولیت"، ماہنامہ الشریعہ، گوجرانوالہ، مارچ 2011ء

<http://zahidrashdi.org/129>

35. i) سوات تبلیغی مرکز میں 11 جنوری دو ہزار تیرہ کو ہونے والے دھماکے کے بعد امیر صاحب نے میڈیا کو بتایا کہ گیس کا سلنڈر پھٹا ہے۔ بعد میں جب زخمی ہسپتال گئے تو ان کے جسم میں بم کے نکلے ہے ملے۔ نیز مرنے والوں کی تعداد بھی امیر صاحب کے جھوٹ کی چھٹی کھاری تھی۔ امیر صاحب کی اسی بات کو لے کر پولیس نے بھی میڈیا کو بھی بتایا تھا کہ سلنڈر پھٹا ہے۔

<https://tribune.com.pk/story/492458/blast-at-swat-tableeghi-markaz-kills-22/>

ii) پشاور تبلیغی مرکز میں 16 جنوری دو ہزار چودہ کو ہونے والے دھماکے کے بعد جب پولیس نے مرکز میں داخل ہونے کی کوشش کی تو مرکز کی انتظامیہ نے کچھ گھستنے کے لیے داخل نہیں ہونے دیا۔ بعد کی تحقیقات میں معلوم ہوا کہ وہ دھماکا کسی تبلیغی کے سامان میں موجود بارود کے حادثائی طور پر پھٹنے کی وجہ سے ہوا تھا۔ کمرے میں سردی کی وجہ

سے جب کسی علم تبلیغی نے ہیئت جلا یا تو پاس پڑے سامان میں موجود بارود چل گیا۔ تفتیشی اداروں کو آلات کی مدد سے تبلیغی مرکز کی لیئرین میں بارود بہاد یعنے کے شواہد کھینچی ملے۔ کتنی گھنٹوں کی تاخیر کے باوجود تفتیشی اداروں کو اس مرکز سے بارود کے تین کنٹر ملے۔

<https://www.dawn.com/news/1080731>

36. (iii) ذاکر مبارک علی، "قائد اعظم کیا تھے، کیا نہیں تھے"، ادارہ مطالعہ تاریخ، لاہور

ii) Yasser Latif Hamdani, "Jinnah: Myth and Reality", Vanguard Books Lahore, (2012).

(iii) علی جعفر زیدی، "ہاہر جنگل، اندر آگ"، ادارہ مطالعہ تاریخ، لاہور

37. موسیرات، "اکبر کا ہندوستان" ترجمہ: ذاکر مبارک علی، ادارہ مطالعہ تاریخ، لاہور

38. <https://tribune.com.pk/story/1802911/1-95-global-sectarian-violence-focused-shia-muslims-reveals-report/>

39. Editors: J. Syed, E. Pio, T. Kamran, A. Zaidi, "Faith-Based Violence and Deobandi Militancy in Pakistan", Palgrave Macmillan UK, (2016).

<https://www.palgrave.com/us/book/9781349949656>

40. پروفیسر ارشد جاوید، "کامیاب شخصیت"، علم و عرفان پبلیشورز، لاہور